«Вы – свет мира... Так да светит свет ваш пред людьми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного» *Mam.5:14,16*.

# 

Духовно-назидательный журнал церкви «Свет Евангелия» № 40, август 2004г. Slavic Baptist Church "Light of Gospel" 5716 N. Progress Rd. Spokane, WA 99216 USA tel. 892-5224

FREE – not to be sold

Распространяется бесплатно

#### "Light of Gospel"

#### Молитва о молитве

Молитву, Боже, подай всем людям! Мы так немудры, а всех мы судим. В нас нет молитвы и нет виденья, Нет удивленья и нет прощенья. Нас Неба мудрость найти не может, И наша скудость нас мучит, Боже. Дай из пустыни нам выйти ныне, — Мы алчем, жаждем в своей пустыне. Мы дышим кровью и рабским потом, А смерть за каждым, за поворотом. Любовь и веру подай всем людям; В нас нету меры, но мы не будем Ни жизни сором, ни злом столетий — Прости нас, Боже, Твои мы дети!!!

Иоанн Шаховской



### Содержание:

| Назидание                                                  |
|------------------------------------------------------------|
| Что мне сделать тебе хорошего? 2 Я дал ей время покаяться, |
| но она не покаялась 6                                      |
| Беседы о Святом Духе<br>Дух Святой обличает                |
| мир во грехе 8                                             |
| Учение Христово Царствие Божие придет в силе 12            |
| О духовной брани Противостойте ему! 14                     |
| Свидетельство                                              |
| Люди должны знать правду 16                                |
| Из-за колючей проволки                                     |
| Стези сердца       19         Письмо из санчасти       21  |
| Молитва посвящения                                         |
| Как родилась вера в моем                                   |
| озлобленном сердие 23                                      |
| «В темнице был, и вы                                       |
| пришли ко Мне» 24<br>Равнодушие ( <i>cmux</i> ) 26         |
| История братства                                           |
| Тюрьма имеет свои «хитрости» 27                            |
| Вопросы и ответы                                           |
| Супружеские отношения 29 Плод духа, нашего или Божьего? 30 |
|                                                            |
| Родителям                                                  |
| Детская жертва                                             |
| Литературные страницы<br>А мы доверились Богу 33           |
| Христианин                                                 |
| Христианская семья                                         |
| Воспитание подростков 37                                   |
| Из жизни поместной церкви                                  |
| О благотворительном труде 40                               |
| Праздник Юбилея Первого                                    |
| Съезда ЕХБ 40                                              |

## Что мне сделать тебе хорошего?

Итак, читаем 4-я книга Царств, 8-я глава, 4-й стих: «Царь тогда разговаривал с Гиезием, слугою человека Божия (Елисеем), и сказал: расскажи мне все замечательное, что сделал Елисей». Я еще раз прочту вопрос, или просьбу царя: «расскажи мне все замечательное, что сделал Елисей».

Поверьте – это очень трудное задание, очень трудное повеление: царь просит рассказать слугу человека Божия. И представьте себе духовное состояние, или внутреннее состояние этого человека. Когда-то Гиезий согрешил, и пророк Божий Елисей сказал: «вот проказа Неемана (военачальника или главнокомандующего генерала Асириской армии) перейдет на тебя и на все твое потомство». Предсостояние ставьте теперь Гиезии. Его вызывает царь Израиля и говорит: «Расскажи замечательное»... В других переводах сказано: «Расскажи все великое, все хорошее, что сделал Елисей, человек Божий». Поставьте себя на место Гиезии. Представьте, что ваш начальник вас наказал. Представьте, что человек Божий вам это сказал. И вот теперь вам предлагается перед царем рассказать все замечательное, что сделал Елисей. В нашей реальной жизни, когда мы говорим о людях, как-то само на язык напрашивается рассказать все негативное о человеке. А потом вас могут спросить: но, а у него что-нибудь хорошее есть? И человек начинает себе голову «наверное, ломать: есть..»

Итак, Гиезий учит меня определенным вещам: он начал говорить хорошее. Он начал говорить после того, как стал прокаженным...После того, как он получил за свой грех определенное наказание на многие и многие годы, — он сумел говорить о Елисее хорошее. И мы видим, что он рассказал несколько историй. Он стал рассказывать о том, что когда-то Елисей воскресил сына довольно богатой женщины...

Всему роду человеческому, и каждому человеку в отдельности, приходится что-то говорить. Современникам Христа пришлось говорить о Христе, — и мы видим, что Евангелие честно показывает нам мнения различных сословий и разных людей. И эти люди должны были говорить, что они думают о Христе.

В удивительном Евангелии Иоанна показана глубина духовного состояния человека. В 8-ой главе, 47-м стихе сказано как Иисус Христос говорит своим современникам: «вы потому не слушаете (Меня), что вы не от **Бога».** Так Он сказал людям. И вот теперь, допустим, спросить этих людей, что вы думаете о Христе? Эти люди, в 10-й главе Евангелия от Иоанна, 20-й стих. что этот говорят, человек «одержим бесом и безумствует». Одни, слушая Христа, говорили, что Он пророк, а другие говорят «разве может пророк прийти из Галилеи?»

Итак, мы с вами видим, что люди всегда находят себе извинение для ропота. Особенно в Евангелие Луки, в знаменитой

15-й главе с 1-го стиха написано так: «Приближались к Нему все мытари и грешники слушать Его». А 2-й стих говорит: «Фарисеи же и книжники роптали, говоря: Он принимает грешников и ест с ними». Этот дух, который был у современников Христа, остался у современного христианства по сегодняшний день. Нам как-то легче говорить с людьми, которые хорошо одеты, которые имеют хорошие должности в этом мире, нашему сознанию понятно, что мы должны этих людей евангелизировать, что мы должны этим хорошим людям говорить о благих словах Божиих. А Иисус Христос знал, кто в Нем будет нуждаться. И вот эти хорошие люди, фарисеи и книжники, роптали на то, что Сын Божий пришел к грешникам, ест и пъёт вместе с ними.

Можно привести много реальных примеров того, как современное христианство, или современные церкви могут ставить своему пастырю условия: допустим, чтобы он не сообщался с чернокожими. Да, это сегодня. И если пастор не выполнит это условие, - он будет освобожден. Если он не выполнит условие. Я приводил вам реальный пример из жизни Техаса, когда за невыполнение поставленных условий одного из пасторей стали игнорировать абсолютно все его не хотели обслуживать в магазинах, ему не хотели давать бензин на заправках. Этот человек попал в больницу. Кто виноват? Никто не виноват, нельзя никого привлечь к суду, нельзя ни на кого показать пальцем, что кто-то говорил плохо. Иисус Христос на земле выполнял задание Своего Отца, и вышеприведенный пастор захотел идти Божьим путем и нести Слово Божие грешникам. Это проблема сегодняшнего дня... Поэтому, что мы можем говорить о своём Господе? Что мы можем говорить о своём Боге? Что мы можем говорить о своём Боге? Что мы можем говорить о свойх братьях и сестрах?

Давайте опять откроем 4-ю книгу Царств, но теперь первую главу, 2-ой стих: «Охозия же (царь Израильский) упал чрез решетку с горницы своей...». И потом Охозия посылает к идолам спросить, выздоровеет ли он от этой болезни? Читаем 3-ий и 4-ый стихи: «Тогда ангел Господень сказал пророку Илии...: встань, пойди и скажи... Так говорит Господь: «с постели, на которую ты лег, не сойдешь с неё, но умрешь». Представьте себя на месте этого Израильского царя, что может говорить он о пророке Божием? Какая может быть реакция царя израильскогона услышанную правду? Сегодня многие больные не хотят знать своего диагноза. Сегодня многие врачи не хотят говорить правду своим пациентам, чтобы они не стали о них говорить плохо. В данном случае Израильский царь пришел в ярость, он приказал убить пророка Илию. Охозия посылает пятьдесят солдат один раз, пятьдесят солдат другой раз для того, чтобы убить его. Люди иногда не хотят слушать правду. Слово Божие говорит, что о проказе греха, о своем грехе люди подчас не хотят слушать. А когда Слово Божие говорит, что Дух Божий говорит к сердцу человека о его грехе, - человек приходит в ярость: «А что, я хуже других? Другие живут точно также, и я не хуже».

Итак, что мы можем сказать, когда нас спрашивают о ближнем своем? Что мы можем сказать о своём Боге? Сегодня мы себе поставили вопрос: а что же мог рассказать Гиезия о своем начальнике, о том, который назывался человеком Божиим, о том, который был пророком Божиим и которому он помогал в этом служении? В 4-й кн. Царств, во второй главе, в девятом стихе сказано, что у Елисея была духовная мечта стать духовно сильным. Он не просил денег, он не просил себе богатства, он не просил здоровья, - он просил духовной силы. И он госвоему духовному начальнику, пророку Илии: «Мой учитель, я хочу, чтобы сила духовная, которая на тебе, она была на мне, но вдвойне». Вы скажете, ишь, чего захотел, ведь даже Иисус Христос говорил, что для ученика довольно, если он станет как учитель. Это так говорил Христос. А Елисей захотел вдвойне. Бог разрешает нам получать многое. Но, опять таки, пророк Илия поставил пророку Елисею условие: во 2ой главе 9-й стих написано, что «получишь, если увидишь, как я буду взят от тебя; если будешь в этот день со мною, будет тебе по просьбе твоей». Это есть условием сегодня каждому христианину, каждому верующему человеку: получишь, увидишь восхищение, будешь участником восхищения если не отойдешь, если не покинешь Господа, если пребудешь с Господом...

Мы видим, что Гиезия мог рассказать царю Израильскому о великом смирении человека Божия, Елисея. Вы скажете, где это

написано? Дело в том, что 3-я книга Царств или 1-я кн. Царств в английской Библии говорит нам, что Господь сказал Илии помазать Елисея вместо себя в пророки. Это было повеление Господне. И Илия выполнил. Итак, сегодня Илия был первым пророком в Израиле, а вечером Бог ему сказал: «А завтра пойди и помажь Елисея вместо себя, ты будешь вторым». Я думаю, что это было трудным заданием, и не всем нам пришлось это переживать в жизни - сегодня быть первым, в завтра вторым. И Слово Божие говорит, что Елисей принял это помазание. Елисей стал первым, но в 3-й гл. 4-й кн. Царств в 11 стихе сказано так: «Елисей подавал воду на руки Илии». Елисей, первый пророк в Израиле, лил воду на руки Илии. Да, это были их взаимоотношения. И они учат нас, как люди Божии могут решать свои проблемы. Елисей был удивительным человеком, встречающим других вопросом: «Что мне сделать тебе хорошего?» Смотрите, 4-я кн. Царств, 4я глава 2-й стих говорит: «Елисей спрашивает бедную вдову, что мне сделать для тебя?» Многие люди ломают свои головы, что сделать ближнему плохого? И у них получается. Но задаем ли мы себе вопрос, что хорошего можно сделать ближнему своему в своей семье, в родной церкви, в которой Бог определил меня? может стать символом нашей жизни. Когда мы будем себя спрашивать, тогда мы будем и у Господа спрашивать: Господи, что я могу сделать хорошего? Нас не надо спрашивать, что хорошего могут сделать другие. Мы можем сказать, что должен сделать наш ближний, что обязан делать пастор и

дьякона. Мы можем каждому расписать его обязанности. Давайте спросим самого себя, что я могу сделать хорошего?

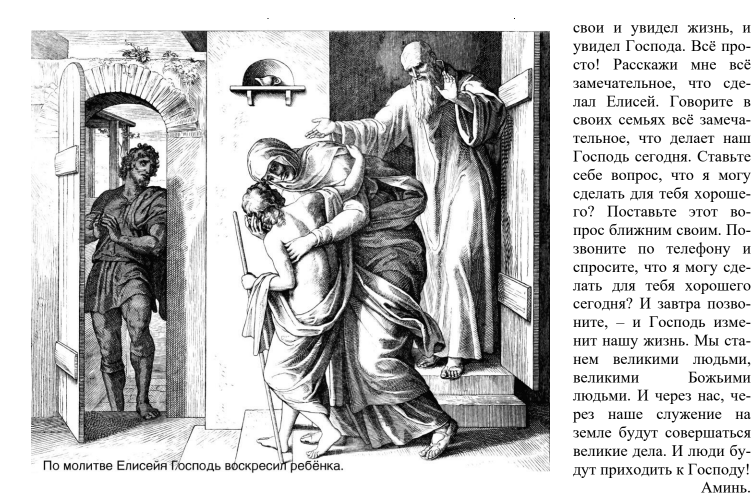
Елисей спрашивал бедную вдову: что сделать тебе? Она говорит: «У меня долги, долги, пророк, а ведь мой муж был праведник, ведь он был человеком Божиим, он умер, он оставил мне долги. У меня долги...» Елисей говорит: «Хорошо, мы решим эту проблему с Божьей помощью. В этой же 4-й главе Елисей приходит в дом богатой женщины. Вы скажете, ну чем может бедный пророк помочь богатому? А у богатой женщины - тоска на сердце. Слово Божие говорит, что у неё сына нет, а муж уже старый. Итак, Слово Божие учит нас, если мы будем задавать такие вопросы, то мы сможем к каждому человеку найти подход. Мы каждому человеку можем сделать нибудь хорошее, иногда просто улыбнуться ему. Я всегда удивляюсь старым канадцам, в доме которых я живу: им уже за восемьдесят, но они всегда улыбаются при встрече. Наше поколение - все угрюмые, все озабочены, а они улыбаются. Ну, как одуванчики: еле стоит, а улыбается, приветствует тебя. Такие люди знают, что они могут сделать хорошего.

Итак, Слово Божие говорит нам, что пророк Елисей вникал во все области жизни человеческой. Когда-то ему пришлось исцелить генерала армии от проказы. Эта удивительная история показывает нам, что мы часто думаем о своих проблемах. Смотрите, 4-ая кню Царств, 5-я глава, 11 стих говорит так: «Разгневался Нееман, пришел и сказал: вот я думал, что пророк Елией выйдет, станет, призовет

имя Господа, Бога своего, и возложит на меня руку свою на то место, и снимет проказу». Мы все с вами думаем и рассуждаем о себе много. И иногда мы себе придумываем, как Бог должен поступать с нами. Когда мы были больны проказой греха, мы сами себе составляли планы, что Бог должен сделать то и это, а мы, естественно, Богу пожертвуем, и свечку поставим, и иконку купим, да и Библию приобретем. Многие люди рассуждают точно так же, как рассуждал генерал армии Нееман. «Я думал, что человек Божий выйдет. Я думал, что человек Божий возложит руки, призовет имя Господне, а он мне говорит, чтобы я пошел и окунулся сем раз в Иордане»... Человек пришел в бешенство, человек вышел из себя. Слово Божие говорит: разгневался, сел на своего коня и назад в Сирию. Почему? Его слуги были в недоумении. Они начали уговаривать его послушать человека Божия, ведь ничего сложного в этом нет - окунуться семь раз в Иордане. А наше честолюбие, наша национальная гордость? Она говорит, что в Сирии речки не хуже. «Что мне ваш Иордан, который в брод можно перейти?», - так говорит внутренность прокаженного человека.

Слово Божие говорит нам простые истины: «Верующий в Сына Божия имеет жизнь вечную, а не верующий в Сына Божия — уже осужден». Какая простота! Верующий в Сына Божия имеет жизнь вечную. А где истязающий свою плоть или ушедший в монастырь? Без веры не имеет жизни, но осужден. И это уроки, которые мы извлекаем из Священного Писания. Пророк Елисей основал школу для пророков. Так говорит Слово Божие

- пророка Елисея боялись окружающие цари. Пророк Елисей имел такие отношения со своим Богом, что получил от Бога дар слышать, находясь в Израиле, что царь Сирийский говорит в своей спальной комнате. Цари приходили в недоумение: какие планы не придумают против Израиля – всё разрушается. Какую засаду не сделают - всё разрушается. Цари искали шпиона среди себя. Они говорили: ктото работает на Израильскую разведку, кому-то Израильтяне заплатили огромные деньги для того, чтобы они передавали с нашего военного совета все эти сведения. Но кто шпион? Тогда один мудрый человек говорит: «Царь, не ломай себе голову, в Израиле есть великий человек Божий, этот человек – Елисей. Он слышит то, о чем ты говоришь со совей женой в своей спальни». Таких людей ставил Господь. Этот человек мог воскрешать мертвых. Эта удивительная история написана в 4-й книге Царств, 4-я глава, 34-й стих, когда умер ребенок у этой богатой женщины, которая обрела счастье. Но вот пришел Елисей, и он сделал так, чтобы этот ребенок ожил. Перед этим Елисей посылал Гиезия, говоря: «Гиезий, вот мой посох, пойди и положи на мальчика, и мальчик станет живой». Слово Божие говорит, что Гиезий пошел, положил посох и мальчик не встает. И всё... Довольно часто в жизни мы встречаем таковых, которые положили посох - но ничего не произошло. Ну, не ожил и не надо, похоронят. Но смотрите, что делает Елисей, человек Божий, чтобы человек, мертвый для Бога, стал живым для Него. Что нужно делать? Великие дела требуют великого служения. Чи-



приложил к устам и глаза – к

таем 34-й стих: «Елисей лег на ребенка и приложил свои уста к его устам, свои глаза к его глазам, свои ладони к его ладоням и простерся на нем, и согрелось тело ребенка». Слово Божие говорит, что для того, чтобы человек почувствовал тепло наших взаимоотношений, - нам надо иногда наклониться. Мальчик лежал, а человек Божий наклонился. Одно дело – положить на него посох и сказать «вставай!» Другое дело – наклониться над ним. Чтобы человек услышал из наших уст слово веры, слово Господа; чтобы мы его уста услышали, чтобы мы знали о чем он говорит. Чтобы мы увидели его глаза. А может, в этих глазах тоска, а может, эта душа огорчена? Слово Божие говорит, что Елисей сделал это. Он ладонь приложил к ладони, он уста

глазам. Вы думаете, это просто сделать? Простые вещи – наши



глаза, наши ладони, наше тело, наши уста, - они влияют на людей. Они приводят этих людей к Господу. И Слово Божие говорит, что открыл ребенок глаза

Пастырь славянской церкви г. Торонто, Сергей Горобец

Божьими

Аминь.

### «Я дал ей время покаяться, но она не покаялась...»

Откр.2:21

Эти слова сказаны Господом Иисусом Христом апостолу Иоанну на острове Патмос и относятся к Фиатирской Иезавели. Конечно, говоря об этом, мы говорим о духе Иезавели, а не о личности. Но сегодня мы не будем толковать о четвертом периоде Церкви, который начался с 600 года

по Р.Хр. и продолжался почти 1000 лет. Сегодня мы поговорим о дорогой человеческой душе, которой Господь дал врепокаяться. До наших лней остаются правдивыми слова древнегреческого философа Сократа, говорившего: «Душа! Как много она значит, но как мало о ней говорят».

Вспомните слова Иисуса Христа: «Какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душе своей повредит? Или



Гибель Иезавели

какой выкуп даст человек за душу свою?» (Мат.16:26). Как мало времени человек уделяет душе, как мало о ней заботится. Более того, не желая о ней беспокоиться, винит Бога, говоря, что Библия – книга непонятная. Я согласен, что человеку, впервые взявшему в руки Слово Божье, встретится много непонятных мест. Это правда, но это не оправдание. Существуют места Писания, которые не нуждаются в толковании, и понять их может каждый. «Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы каждый верующий в Него не погиб, но имел жизнь вечную» (Иоан.3:16). И дальше: «Верующий в Него не судится, а неверующий уже осужден». И еще: «Бог хочет, чтобы все люди спаслись и достигли понимания истины» (1Тим.2:4). Также из Священного Писания мы узнаем, что человеку однажды надлежит умереть, а потом суд. Знание и понимание этих стихов достаточно для покаяния и спасения.

Прочитанные места говорят о покаянии как о единственном пути к спасению. Но чтобы искать спасение, нужно сначала осознать, что ты в нем нуждаешься. Пророк Исаия в 1 гл. 5-6 ст. показывает духовный образ грешника: «Вся голова в язвах, и все сердце исчахло. От подошвы ноги до

темени головы нет у него здорового места. Язвы, пятна, гноящиеся раны, неочищенные и не обвязанные и не смягченные елеем». О, человек, как низко ты опустился. Но, слава Богу, в Библии есть и другое место: «Бог любит миловать» (Мих.7:18). И вот Он, Святой и Любящий, выходит навстречу тебе и говорит: «Придите, и если будут грехи ваши как багряное – как снег убелю; если будут красны, как пурпур, -

**как волну убелю»** (Ис.1:18). Другими словами, Бог хочет и ожидает покаяния грешников.

Что такое покаяние? Полное осознание своей греховности перед Богом и оставление грехов. Читаем ЗЦарст.8:46-50. «Когда они согрешат пред Тобою....и войдут в себя, и обратятся, и будут молиться Тебе... всем сердцем своим и всею душою своею...тогда услышь их...и прости...».

Важно остановиться и задуматься, т.е. войти в себя. Проверив себя, осознать свою греховность, и призвав Бога, помолиться от души. Бог не только хочет покаяния грешника, но Он дает для этого и время. Когда Каин задумал убить своего брата Авеля, Господь Бог находит Каина и спрашивает: «Отчего поникло лице твое? Если делаешь доброе, то не поднимаешь ли лица твоего, а если не делаешь доброго, то у дверей грех лежит, но ты господствуй над ним». И после убийства опять вопрос: «Где Авель, брат твой?» Бог дал ему время покаяться, но он не воспользовался этим.

Когда люди умножились на земле, Бог увидел великое развращение и решил в своем плане истребить их, но дал им время для покаяния. 120 лет Ной, проповедник правды, обращался к ним, призывая оставить грех, — но они не покаялись.

Или Иуда Искариот. Господь избрал его своим учеником, удостоил его чудес Своих, доверил ему служение, да и родители назвали его святым именем. Иуда в переводе значит «хвала Богу», но... он погиб. Дал ли ему Господь время для покаяния? Да. Многократно Христос хотел остановить его и заставить задуматься, говоря: «Вы чисты, но не все... Один из вас предаст меня... Обмакнувший со Мною кусок...» и, наконец — «Целованием ли предаешь?» Господь дал ему время для покаяния, но он не покаялся.

Великий город Ниневия, столица Ассирии, в своей гордости и тщеславии превзошла другие города в своем зле. Бог послал пророка Иону в этот город и дал время для покаяния. «Еще 40 дней — и Ниневия будет разрушена», — так говорил Иона. Люди приняли его слова, покаялись, — и Ниневия после этого существовала более 250 лет.

Коротко было время для Закхея, начальника мытарей в Иерихоне. Он не упустил его, покаялся: «Господи, кого чем обидел – воздам вчетверо». Савл покаялся. Но как? Быстро? Нет. Книга Деяния Апостолов рассказывает о нем, как о гонителе Церкви Христовой. Сам он говорит в Гал.1:5. «Был избран от утробы матери». А как много наделал зла. Разве Бог хотел этого? Нет. Было ли у него время для покаяния? Конечно! Он родился в языческом городе Тарсе, но семья его была Иудейской. Савл изучал Писания у ног Гамалиила в Иерусалиме. И, наконец он был свидетелем убийства Стефана, но ничто не заставило его остановиться. И тогда Иисус Христос в славе предстал перед ним и остановил его. Ослепший, сидя в тесной комнате, Савл, наконец, покаялся.

Бог сегодня громко зовет: «Остановитесь на путях ваших, и рассмотрите, и расспросите о путях древних, где путь добрый, и идите по нему, и найдете покой душам вашим» (Иер.6:16). Христос все еще зовет в Мтф.11:28: «Придите ко мне, все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас». Он зовет тех, кто не познал Его, кто шел и идет против Него. Зовет тех, кто был с Ним, но оставил Его. «Се, стою у двери и стучу. Если кто услышит голос мой и отворит дверь, войду к нему» (Откр.3:20).

Господь сегодня говорит: **«Я дал тебе время покаяться»...** Возможно, ты имеешь верующих родственников, за тебя возносились молитвы родителей, ты имел возможность читать Библию. Господь говорил с тобой через голос совести, ты бывал в собрании. Ты имел время. Воспользовался ли ты им? Это Божии моменты. Не упускай случая!

Римский правитель Феликс сказал Павлу: «Пойди теперь, а когда найду время — позову тебя». (Деян.24:25). Павел говорил о суде, о правде, о воздаянии. Бедный Феликс! Он ждал более удобного времени, но через 5 месяцев был лишен высокого положения, и вместе с женой и ребенком погребен под горячим пеплом Везувия.

Милые друзья! Не ждите более удобного случая. Вы можете обмануться. Не ждите, чтобы Господь Сам остановил вас, подобно как останавливал людей на путях их. Савл получил на всю жизнь жало в плоть, ослица прижала Валааму ногу, Иона оказался в волнах бушующего моря, Иаков боролся с Богом и остался хромым. Не ждите подобного. Вероятность покаяния становится все меньше, удобное время уходит. «Вот все это Бог делает два, три раза с человеком» (Иов.33:29).

Возможно, сегодня твое сердце третий раз посетил Господь; быть может, молитва о тебе возносилась в последний раз. Господь дал тебе время. Воспользуешься ли ты им? Мне пришлось быть у постели умирающего.

- Уйдите от меня, кричал он, кроме ада ничего не вижу!
  - Хочешь ли ты покаяться? спросил я.
- Хочу, но не могу. был ответ... Его время ушло...

«Я дал ей время покаяться», — говорит Христос о человеческой душе. И многие каются. Но будут и те, о ком Господь с болью скажет: «...но она не покаялась». Пусть твоего имени не будет в их числе.

Быть может ты, друг, читающий эти строки, многие годы носишь имя христианина и считаешь, что эта тема не для тебя. Не спеши. Остановись и просмотри свой путь. Проверь его в свете Слова Божьего. Быть может, суета этого мира давно заглушила голос Божий в твоем сердце и, вместо сострадания, ты угрызаешь, как говорит апостол, своего брата. Вместо слов ободрения и прославления Бога, твой язык воспламеняется от геенны, клевещет на ближнего. Ропот, неправда, зависть, ненависть, упрямство, лицемерие, желание славы,

гордость и многое другое сегодня становится привычным для многих христиан. Ты не в их ли числе?

«Знаю твои дела, — говорит Господь (Отк.3:15). — Ты говоришь: я богат, разбогател и ни в чем не имею нужды. А не знаешь, что ты несчастен, и жалок, и нищ, и слеп, и наг».

«Ты носишь имя, будто жив, но ты мертв» (Откр.3:1).

Какая страшная оценка. И приговор: «...извергну тебя из уст Моих» (Отк.3:16). Даже если ты много трудился, всегда звучит вопрос: какая перед тобой была цель, и помнил ли ты, что без любви в глазах Божиих это ничего не значит? Христос говорит и тебе сегодня: «Вспомни, откуда ты ниспал, и покайся...а если не так, приду к тебе и сдвину светильник твой с места его, если не покаешься» (Отк.2:5). А пока еще Господь дает время тебе и мне для покаяния. Покаяться – это значит остано-

виться, поразмыслить, осознать неправильность своей жизни, вернуться туда, где ты потерял Христа, раскаявшись, сердечно помолиться и начать новую жизнь. Жизнь примирения и служения ближним, смирения и послушания Богу.

Голос Христа еще звучит, говоря: «Я дал тебе время покаяться....». Продолжение этого стиха зависит от твоего решения. Он зовет: «Обратитесь ко Мне, все концы земли» и «Приходящего

ко Мне не изгоню вон».

Покайся, пока есть сознанье Греховности жизни твоей. Покайся, пока есть желанье Блаженных и радостных дней.

Покайся, пока еще живы В душе приглашенья любви; Ответь же на Божьи призывы, – Покайся и вечно живи. АМИНЬ.

Н. Н. Сизов



### Беседы о Святом Духе Р. А. ТОРРЕЙ

### 1. Дух Святой обличает мир во грехе

(продолжение)

Несколько лет тому назад я посетил библейскую конференцию в Атланте. Она состоялась в помещении одной баптистской общины. После окончания одного из моих выступлений, ко мне подошел всеми уважаемый баптистский проповедник и попросил разрешения побеседовать в частном порядке. Это был весьма образованный человек. Он окончил ведущий университет в южных штатах. После этого он посещал богословскую семинарию в Луизвилле, и после всего этого продолжил свое образование в университете в Чикаго. Там он выполнил такие прекрасные работы, что его отправили оттуда для представления своего университета в Германию. Теперь он был пастором одной ведущей баптистской общины в Георгии. Этот человек сказал мне: "Я хочу попросить вашего совета для разрешения одной серьезной, и для меня нелегкой, задачи. Я являюсь пастором церкви в университетском городе. Большинство членов руководимой мною общины являются профессорами, членами их семейств и студентами. В преобладающем своем большинстве все они - прекрасные люди. Кое-кто из них некоторым образом стыдит меня своей поразительно безупречной жизнью. Все выглядело бы совсем по-иному, если бы у меня была такая община, как, например, здесь в Чикаго. Если бы это были "потерпевшие крушение в жизни", лентяи и тому подобные люди. Открыть им глаза на их грехи было бы не так трудно. (Здесь он был, между прочим, неправ). Трудность моего положения заключается

в том, что моя паства является людьми высокой морали. Как обличить в грехах такие души?"

"Конечно, вы этого сделать не можете, — ответил  $\mathfrak{s}$ , — но все это, однако, вполне возможно Святому Духу".

Не должны ли мы осознать эту истину на наших собраниях? Не должны ли мы прочувствовать это на наших постоянных богослужениях? Как в наших усилиях подвести людей к лучшей жизни? Не отсутствует ли большей частью именно такая вера в способность Святого Духа пробудить в человеке сознание собственной великой грехов-Конечно, ЭТО может сделать настоящему только лишь Святой Дух. Он может сделать это сегодня так же, как и вчера. Дух Святой обязательно это сделает, если мы обратимся к Нему. Он сделал это в день Пятидесятницы, когда три тысячи человек были растроганы сердечно в такой мере, что громко вскричали: "Что нам делать теперь, мужи братья?" В том случае, если бы апостол Петр обратился со своей проповедью к народу еще до сошествия Святого Духа в день Пятидесятницы, то результаты были бы, безусловно, другие. Теперь же, после того как он вместе со ста двадцатью "исполнились все Святого Духа" (Деян.2:4), получилось совсем по-иному. Петр проповедовал, а его соратники вели в силе Святого Духа единоличные разговоры с отдельными людьми. Чудный плод всего этого не заставил себя ждать долго. Три тысячи человек единовременно обратились к Богу. Таким образом и сегодня, для того, чтобы действенно обличить людей в их грехах, нужно крепко верить в силу Святого Духа. Нужно почувствовать нашу полную зависимость от Святого Духа и положиться на то, что Он выполнит Свое славное дело. При наличии у нас веры во все это, Святой Дух, безусловно, исполнит просимое.

Рассмотрим теперь, в каких грехах Святой Дух может изобличить людей. Я повторяю слова Христа: "И Он (Святой Дух), пришед, обличит мир о грехе, и о правде, и о суде. О грехе, что не веруют в Меня" (Иоан.16:8-9).

Таким образом, первый грех, в котором Святой Дух обличает людей, — это грех неверия в Иисуса Христа. Не грех пьянства, воровства, прелюбодеяния, убийства. Не грех еще какого-либо другого безнравственного поступка или преступления, а просто грех неверия в Единородного Сына Божия, Иисуса Христа. Именно в этом грехе Святой Дух обличил в памятный день пятидесят-

ницы сразу три тысячи человек. В Деяниях апостолов мы читаем, что апостол Петр сказал: "Итак, твердо знай весь дом Израилев, что Бог сделал Господом и Христом Сего Иисуса, Которого вы распяли" (Деян.2:36). Дальше мы читаем в 37-ом стихе: "Слышавши это (что тот, которого они отвергли — Христос и Господь), они умилились сердцем и сказали Петру и прочим Апостолам: что нам делать, мужи братия?" Да, это был грех, в котором Святой Дух обличает нас и сегодня. Самый страшный грех — неверия и отказ принять Того, Которого Бог сделал нашим Господом и Спасителем.

Обличить человека именно в этом грехе труднее всего. Обычный неверующий свое неверие в Иисуса Христа не считает грехом. Нередко он даже гордится этим вместо того, чтобы стыдиться. В своем глупом хвастовстве такие люди величают себя агностиками, унитариями, скептиками, а иногда и просто атеистами. Иногда такие люди гордятся своим неверием еще и потому, что оно их якобы возводит на уровень некоего интеллектуального превосходства. В тех же случаях, когда дело не заходит так далеко, чтобы люди гордились своим неверием, они расценивают его как простое несчастье. Тогда они говорят: "Я просто не могу верить, мне хотелось бы этого, мне бы следовало верить, но, к сожалению, я не могу. Неужели у вас не найдется сочувствия и понимания к моему неверию?"

Положение вещей сразу же меняется в том случае, если в дело вмешивается Святой Дух. Тогда люди начинают рассматривать свое неверие, связывая его с личностью Христа. Тогда это уже не признак их превосходства и не простое несчастье. Человек рассматривает теперь свое неверие как нечто самое скверное и исполненное решающего значения, самое дерзкое изо всех грехов и поэтому достойное величайшего осуждения.

Кающийся человек обычно тяжело и горько сокрушается в своей бесчестности, в нравственной нечистоте и во многих своих других грехах. Когда же дело доходит до отвержения Сына Божия, он сразу осознает это как самый тяжкий грех. Человек видит, что ни один грех, который он совершил по отношению к другим людям, не является таким тяжким, как грех отвержения Христа. Господь Бог, воскресив Его из мертвых, еще раз подтвердил, что Христос является Его Единородным Сыном. Не веря во Христа, мы отвергаем Того, Кто добровольно, ради нашего спасения, оставил Небо со

всей Его славой и явился на Землю со всей ее мерзостью и печалями. Мы отвергаем Того, Кто из любви к нам понес все наши грехи, умертвив их в Своем пречистом Теле на кресте Голгофы. Ни ты, ни я не можем все это объяснить людям достаточно ясно. Это может сделать только Святой Дух. То, в чем Святой Дух обличает человека, является грехом, жесточайшим грехом неверия в нашего Господа и Спасителя Иисуса Христа.

## 2. Святой Дух открывает миру глаза на праведность

Святой Дух не только обличает людей в их грехах. Больше того: Он открывает миру глаза на праведность. Имеется, конечно, ввиду не та чело-

веческая праведность, которой обладают некоторые из нас. Речь идет о праведности Христовой, удостоверенной чудным воскресением нашего Спасителя и Его славным вознесением к Отцу на небо. Такую праведность милостивый Господь Бог приготовил в Иисусе Христе для всех людей.

Для того, чтобы быть спасенным, каждому человеку следует осознать и усвоить только два весьма важных положения: первое — ощутить по-настоящему свои собственные грехи со всеми из них выходящими следствиями; второе - познать праведность Спасителя и осознать, что Господь Бог во Христе Иисусе готовит для нас то же. Оба эти положения доводятся до нашего сознания Святым Духом.

В истории Церкви Христовой имело место одно из замечательнейших духовных пробуждений, когда действие Духа Святого проявилось особенно ярко. Это собы-

тие имело место в 1839-60 г.г., в г. Ульстере, в северной Ирландии. Об этом сообщает Пастор Вильям Гибсон, председатель общего собрания реформатской ирландской церкви. Он написал обстоятельный доклад за 1860-ый год об этом памятном пробуждении и привел много отдельных примеров обращения к Богу. Все они, в общем, были типичными. Сначала человек охватывается

пронизывающим его насквозь сознанием собственной потрясающей греховности.

Иногда это длилось днями. Следует сказать, что всего этого можно было бы избежать своевременным, правильным и полноценным свидетельством о Христе. Наконец, после томительных дней глубокого и устрашающего осознания своих грехов, свет озарил людей. Они увидели чудный образ Христов, верою восприняли Его, явственно ощутили отпущение своих грехов и сразу же за этим – светлую радость в Господе. Все это совершилось силою Духа Святого, Который после обличения в грехах явил людям чудную праведность Христову.

Несколько лет тому назад я побывал в Питтс-

бурге. Там я принимал участие в одном собрании Братства объединенных пресвитерианстких церквей Америки. Там, говоря о молитве, я привел пример из истории духовного пробуждения в Ульстере. Один из членов общины, организовавшей данное собрание, послал ко мне в гостиницу свою автомашину, чтобы доставить меня на собрание. Сам он не приехал, прислав только шофера. Когда я покидал собрание для того, чтобы отправиться на другое, сам владелец автомашины ждал меня у входа. Он сказал: "Теперь я поеду с вами". Мы не успели еще как следует усесться в машине, как ее владелец сказал: "Я обратился к Богу в том памятном пробуждении в Ульстере, о котором вы упоминали в своем сегодняшнем выступлении. Я был тогда совсем еще молодым человеком. Я находился в поле и насмехался над начавшимся пробуждением. Неожиданно я упал на землю и покатился по борозде.

Глубокое сознание собственной греховности охватило меня. В то время, как я корчился на борозде, мне представилось чудное видение о том, как Господь Иисус Христос умер за мой грех. Я уверовал во Христа и был спасен прежде, чем встал на ноги".

Подобное положение весьма нужно и на наших собраниях. Нужно, чтобы Дух Святой основательно обличил людей в их грехах и вслед за этим открыл им Христа. Совершенно необходимо,

чтобы Святой Дух убедил людей в том, что праведность Христова является именно той праведностью, которую Господь Бог приготовил во Христе Иисусе всем людям.

Существует рассказ об одном верном шотландском проповеднике, который разъезжал по Шотландии и остановился к вечеру на ночлег в гостинице. Владелец гостиницы попросил проповедника провести в тот вечер молитвенное собрание с его семьей. Проповедник согласился при условии, что в собрании примут участие все постояльцы и весь обслуживающий персонал. Хозяин гостиницы согласился. Когда все собрались в большом зале, проповедник обратился к хозяину и спросил его: "Здесь ли все ваши служащие?" После получения утвердительного ответа проповедник повторил свой вопрос снова. Тогда владелец гостиницы сообщил, что отсутствует одна девушка, работающая на кухне. Она моет котлы и кастрюли и так грязна, что в таком виде не может явится на собрание. Проповедник сказал, что не откроет собрания до тех пор, пока не явится и эта девушка. Он настаивал на этом до тех пор, пока хозяин не привел ее на собрание. Верный человек Божий уделил бедной девушке большое внимание. В конце собрания, когда все присутствующие выходили из зала, проповедник спросил девушку, хочет ли она остаться еще на пару минут. После того, как все вышли, проповедник сказал девушке, что хочет научить ее одной короткой молитве. «Молись ежедневно так, – сказал он: "Господи, покажи мне, какова я в действительности". Девушка согласилась, а на следующий день проповедник выехал дальше. Через короткое время, возвращаясь тем же путем обратно, проповедник спросил о девушке у ее хозяина. Последний ответил: "Теперь она вообще ни на что не годна. Все время плачет, днем и ночью, и совсем не справляется со своей работой". Проповедник попросил разрешения поговорить с девушкой и, увидев ее, сказал: "Теперь я научу тебя другой молитве: "Господи! покажи мне Тебя". Теперь молись ежедневно этой молитвой". После этого проповедник опять поехал дальше. Несколькими годами позже ему пришлось проповедовать в одной церкви в Глазго. После богослужения к нему подошла одна опрятная и приветливая молодая женщина и спросила: "Узнаете ли вы меня?" "Нет", - ответил проповедник. "Может быть, в таком случае, вы вспомните об одном молитвенном собрании, которое вы проводили несколько лет тому назад в деревенской гостинице. После собрания вы разговаривали с девушкой-посудомойкой и научили ее молиться: "Господи! Покажи мне, какова я в действительности!" Немного позже, вы научили ее другой молитве: "Господи! Покажи мне Тебя!" "О да, я теперь вспоминаю," – сказал проповедник. "Я эта девушка", – сказала молодая женщина. "После того, как вы научили меня первой молитве и уехали, я начала просить Бога об этом. Господь услышал мою молитву. Он показал мне всю мою грязную сущность и мои грехи так явственно, что я в огорчении почти не могла спать и работать. Вместо этого я непрестанно думала о своих грехах. Возвратившись в гостиницу еще раз, вы научили меня другой молитве: "Господи! покажи мне Себя!" После того, как я начала ею молиться, Господь Бог даровал мне великолепное зрение. Он показал Себя, Свою любовь и Своего Сына, Иисуса Христа, который умер на кресте также и за меня. Спаситель снял с меня бремя всех моих грехов и превратил в радостную и счастливую христианку," - этими словами молодая женщина закончила свой рассказ.

Подобное положение необходимо пережить каждому. Всем нам следует осознать свой грех. Это достигается силой Святого Духа, Который обличает нас во грехе. Дух Святой показывает нам праведность Христову, которую Господь Бог приготовил для нас в Своем Сыне и нашем Спасителе.

Р. А. ТОРРЕЙ

(продолжение следует)



#### УЧЕНИЕ ХРИСТОВО

## Царствие Божие придет в силе

(Продолжение. Начало в № 34)

Посланные Господом пророки предсказывали, что настанет время, когда Бог Небесный поставит Своё Царство в силе. Бог сказал, что тогда люди «не будут делать зла и вреда на всей святой горе Моей: ибо земля будет наполнена ведением Господа, как воды наполняют море» (Ис.11:9). В ветхозаветные времена люди понимали, что своими силами полностью удержать себя и других в пределах праведности закона Божьего, чтобы люди не делали зла и вреда друг другу, невозможно. Поэтому ожидали Царства, что придет в силе Господней над всеми народами, и восстановятся добрые и праведные нормы взаимоотношений.

Иисус Христос, проповедуя о Царствии Божием, открыл не только период приблизившегося Царствия Божия, но и последующие периоды Царства, которые придут в силе. Он также учил, как стать сыном и наследником этого Царства, чтобы войти в него. Более того, Иисус Христос дал возможность трём своим ученикам заглянуть в будущее и частично увидеть Царствие Божие, пришедшее в силе. Рассказывая об этом своим ученикам, Иисус несколько раз напоминал им: «Говорю же вам истинно: есть некоторые из стоящих здесь, которые не вкусят смерти, как уже увидят **Царствие Божие**» (Лук.9:27). И в Евангелии от Марка читаем: «И сказал им: истинно говорю вам: есть некоторые из стоящих здесь, которые не вкусят смерти, как уже увидят Царствие **Божие, пришедшее в силе»** (Мар.9:1). Также и евангелист Матфей написал слова Христа: «Истинно говорю вам: есть некоторые из стоящих здесь, которые не вкусят смерти, как уже уви-Сына Человеческого, грядущего **Царствии Своем»** (Мат. 16:28). Эти три описания нельзя рассматривать отдельно, так как они взаимно дополняют информацию об упомянутом событии. Вскоре после этих сообщений, когда Петр, Иаков и Иоанн с Иисусом вышли на высокую гору, тогда они увидели преображенного Христа, такого, каким Он будет в Своём Царстве, которое настанет в силе. Увидели они и Моисея, и Илию, которые беседовали с Христом Иисусом.

Проходят века, и ожидаемое Царствие Божие настанет в силе и славе. Но наряду с этим радостным событием настанет и ужасный час для тех, кто не войдет в Царствие Божие, как написано: «Там будет плач и скрежет зубов, когда увидите Авраама, Исаака и всех пророков в Царствии **Божием, а себя изгоняемыми вон»** (Лук.13:28). К вопросу «как войти в Царствие Божие?» следует отнестись со всей серьёзностью, приложив усилия чтобы родиться свыше, потому что Сам Христос предупредил: «...если кто не родится от воды и Духа, не может войти в Царствие Божие» (Иоан.3:5). В наше время открыта. возможность родиться от (воды) Слова Божия и Духа Божия, и кто не воспользуется этой возможностью, не сможет войти в Царствие Божие.

Итак, после нашего периода приблизившегося Царствия Божия настанет период Царства, пришедшего в силе, которое продлится тысячу лет, а после будет и Вечное Царство на новой земле. Каждый переход с одного периода в другой будет сопровождаться Божьими судами, о которых изложено в последней теме начатков «О воскресении мертвых и о суде вечном» (Евр.6:2).

#### О тысячелетнем Царстве Христа

Царствие Божие, которое придет в силе, начнется с того, что царство мира сего станет царством Господа нашего Иисуса Христа и, в дальнейшем, Он будет царствовать во веки веков! (Откр.11:15; Дан.2:44). Но на нашей земле Царствие Божие будет продолжаться тысячу лет. Это будет то Царство, о котором сказано пророками и о котором сообщил ангел Гавриил деве Марии, что оно будет дано рожденному Иисусу (Лук.1:32-33). О начале этого периода сообщается в книге Откровение Иоанна Богослова: «И услышал я громкий голос, говорящий на небе: ныне настало спасение и сила и Царство Бога нашего и власть Христа Его, потому что низвержен клеветник братий наших, клеветавший на них пред Богом нашим день и ночь» (Откр.12:10). Об этом периоде сообщается как в Новом Завете,

так и в Ветхом. Также о начале Царства Иисуса Христа, что оно придет в силе, написано: «И увидел я ангела, сходящего с неба, который имел ключ от бездны и большую цепь в руке своей. Он взял дракона, змия древнего, который есть диавол и сатана, и сковал его на тысячу лет, и низверг его в бездну, и заключил его, и положил над ним печать, дабы не прельщал уже народы, доколе не окончатся тысяча лет; после же сего ему должно быть освобожденным на малое время» (Откр.20:1-3). Лишение сатаны его силы и власти на период тысячелетнего Царства приведет к новым условиям жизни. Об этих изменениях, которые осуществит Господь, сообщается ещё через пророка Исаию: «И будет Он судить народы, и обличит многие племена; и перекуют мечи свои на орала, и копья свои – на серпы; не поднимет народ на народ меча, и не будут больше учиться воевать» (Ис.2:4). Болезни будут исчезать, потому что листья деревьев будут иметь

силу ДЛЯ исцеления народов (Откр. 22:2), и столетний человек будет как юноша (Ис.65:20). «Тогда откроются глаза слепых, и уши глухих отверзутся. Тогда хромой вскочит, как олень, и язык немого будет петь». Изменения произойдут и в природе: «Ибо пробьются воды в пустыне и в степи потоки. И превратится призрак вод в озеро, и жаждущая земля - в источник вод; в жилище шакалов, где они

**покоятся, будет место для тростника и камыша»** (Ис.35:5-7). Поэтому и пустыня станет цветущим садом, и большая радость наполнит всех ( $Uc.35:8-10; 41:18-20 \ u \ \partial p$ .).

Изменения произойдут и в жизни животных: «Тогда волк будет жить вместе с ягненком, и барс будет лежать вместе с козленком; и теленок, и молодой лев, и вол будет вместе, и малое

дитя будет водить их. И корова будет пастись с медведицею, и детеныши их будут лежать вместе; и лев, как вол, будет есть солому. И младенец будет играть над норою аспида, и дитя протянет руку свою на гнездо змеи» (Ис.11:6-8).

Тысячелетнее Царство Иисуса Христа на нашей планете — это не новая земля и не новое небо, о котором написано во 2-м послании Петра 3:13 и в Откр.21:1. О тысячелетнем Царствии Божием в Библии сообщается немного. Как долго будет оно на нашей земле, — написано только в книге Откровение: «...Они ожили и царствовали со Христом тысячу лет» (Откр.20:4).

После этого диавол будет освобожден на краткое время, как написано: «Когда же окончится тысяча лет, сатана будет освобожден из темницы своей и выйдет обольщать народы, находящиеся на четырех углах земли, Гога и Магога, и собирать их на брань; число их — как песок морской. ...» (Откр.20:7). И выведет для битвы

огромное войско и окружит стан святых и город возлюбленный, но такая попытка окончится поражением – огнем с неба. Тогда, произойдет суд Божий, а затем настановый период нет Вечного Царства, который откроется на новой земле и новом небе. Суд Божий произойдет перед белым Божиим престолом над всеми грешниками, не совершившими покаяния, ожившими

покаяния, ожившими во втором воскресении: они вместе с диаволом будут брошены в озеро огненное (Откр. 20:11-15). А святые будут переселены в вечные обители нового неба и новой земли.

(продолжение следует)

Василий Чосенко





## «...Противостойте ему!..»

«...Се, даю вам власть наступать... на всю силу вражью, и ничто не повредит вам!..» (Лк. 10:19). «Покоритесь Богу, противостойте диаволу, И УБЕЖИТ ОТ ВАС!» (Иак.4:7)

Если не противостоять диаволу постоянно, то для верующего это печально кончится. Диавол — всегда враг, и если его не остерегаться и не бодрствовать, — он непременно возьмет верх и нанесет ущерб и верующему, и делу Божьему.

#### Круг действий сатаны

Заметно плохие привычки и у верующих, причем у разных лиц они бывают разные. У иных выражаются они, например, в неудержимом желании расходовать деньги. Не без влияния диавола овладевает верующим человеком такой порок. Человек непрестанно что-то приобретает, и большею частью совсем ненужное. У иного желание это направлено на приобретение всё новой и новой одежды, новых шляп, ботинок, никчемных безделушек, разных предметов роскоши, книг, которых потом не читают, мебели, и даже автомобилей. Не может такой человек и копейки удержать в кармане. Одна женщина приобрела за десяток лет шестнадцать новых домов. Покупала она дом, обставляла его, жила в нем некоторое время, а затем продавала и покупала другой. Нигде и ни в чем не находила она покоя. Мучили ее бесовские духи, влияя на здоровье и, вообще, на всю жизнь. Была эта женщина нездорова физически, и в немощи своей видела она как бы не то оправдание, не то объяснение своим странностям. Говорили ей о бесовских духах, вовлекающих человека во вредную суету и делающих его и нервно-, и душевнобольным. Но женщина эта находила сочувствие в своих поступках у друзей и родных, и предпочитала оставаться лучше полубольной, но со своим неразумным поведением, нежели без одобрительного или благожелательного отношения близких ей людей. У иного бывает столько свободных денег, что он не видит и надобности противостоять диаволу, да даже и физического выздоровления не ищет. Если бы такой человек занялся серьезным и полезным делом, у него не было бы времени, чтобы идти на поводу у бесовских «духов немощи» (Лк. 13:11), расслабляющих телесно, угнетающих духовно и, нередко, преждевременно сводящих человека в могилу.

#### Порабощение модой

К сфере бесовского влияния принадлежит почти всесветное порабощение модой. Как бы бесстыдной ни была мода, люди, как зачарованные, наперегонки спешат подчиниться даже самым

Следует иметь в виду, что распущенные нравы поощряются «распущенной» модой, являющейся опасным проводником закулисных планов «властей тьмы века сего».

нелепым и распутным требованиям той ничтожной группки людей, которая под покровом влиятельных людей диктует свою волю миру. Говорят, что «короли мод» озабочены только одним – дать людям, и в первую очередь женщине, одежду здоровую, красивую и приятную для ношения. Но за этой внешней ширмой тайно действуют бесов-ские дустремящиеся хи,

окончательно довершить развращение современного безбожного мира.

Говоря о Своем втором пришествии, Господь Иисус Христос не столько спрашивает, сколько просто констатирует: «Но Сын Человеческий, пришед, найдет ли веру на земле?!» (Лк.18:8). Св. Писание говорит о том, что «в последние дни» будет отступление от веры, и люди «будут внимать духам-обольстителям и учениям бесовским» (1Тим.4:1-2). К этим людям относятся и «имеющие вид благочестия, силы же его отрекшиеся». Принадлежат к ним и те, кто «вкрадываются в домы и обольщают женщин, утопающих в грехах, водимых различными похотями, всегда учащихся и никогда не могущих дойти до познания истины» (2Тим.3:5-7). Следу-

ет иметь в виду, что распущенные нравы поощряются «распущенной» модой, являющейся опасным проводником закулисных планов «властей тьмы века сего».

Женская мода часто таит в себе опасность нескромности, бесстыдства и т. п. Потому Слово Божие и велит верующей женщине «в приличном одеянии, со стыдливостью и целомудрием, украшать себя не плетением волос, ни золотом, ни жемчугом, ни многоценною одеждою, но добрыми делами, как прилично женам, посвя-

**щающим себя благоче- стию»** (1Тим.2:9-10). Теперь же, когда маятник моды сильно качнулся в сторону выпуска на улицу полураздетой женщины, —
дверь для диавола открыта
настежь. Верующая христианка и сама не может не видеть, что новейшие моды
явно, с заранее обдуманным
намерением, превращают ее
только в приманку для воз-

буждения похоти. Неразумное отношение к своей одежде со стороны верующей женщины катастрофически снижает ду-

ховный уровень всей церковной жизни. Поэтому, «да будет украшением вашим ... сокровенный сердца человек в нетленной красоте кроткого и молчаливого духа, что драгоценно пред Богом!» (1Петр.3:1-4). Если вы чадо Божие, то прежде серьезно помолитесь, и лишь затем покупайте себе новое платье. Отсутствие молитвы в этом вопросе приводит к неправильному отношению к Господу и делает неубедительным и фальшивым свидетельство женщины о своем спасении во Христе.

Нападение врага идет одновременно по многим направлениям. Подавляющее большинство иллюстрированных журналов регулярно помещают у себя снимки то полуголых, а то и вовсе нагих молодых женщин, притом же в самых вызывающих позах. А купальные сезоны на любом взморье открывают просто безмерный соблазн для питания похоти очей, от чего решительно предостерегает Слово Божие (1Ин.2:16). Объявления и статьи в значительной части печати, а также вы-

ставляемые в публичных местах плакаты открыто трактуют сексуальные вопросы, причем нередко всё это почти не отличается от самой циничной порнографии. Многие театры пользуются для актеров бесстыдными нарядами — для вящего развращения зрителей. Та же цель достигается и жадными до легкой наживы издателями растлевающих воображение ходких книг и брошюр самого нечистого содержания. Даже и часть более серьезных писателей всё чаще вносят в свои произведения непристойные эпизоды м моменты, раньше

принадлежавшие лишь бульварным изданиям. Очень многое из всей этой развратной писанины представляет из себя своего рода «печь огненную, воспаляемую от геенны» (Иак.3:6).

Коротко остриженные волосы у истинной христианки тоже имеют значение пред Богом. Самое лучшее, – всегда делать лишь то, что велит Слово Божие. Из 1

Кор. 11:14-15 видим, что для верующей женщины нормально растить волосы, в то время как мужчина может стричь их коротко.

Конечно, и верующие мужчины должны отдать себя Господу и, притом, совершенно независимо от того, как одеваются или ведут себя женщины. Чадо Божие и может, и должно оставаться чистым и побеждающим во Христе: «Облекитесь в Господа нашего Иисуса Христа!» (Рим.13:14). Помните, что Бог призывает Своих чад к чистоте и святости в жизни.

Мы все, разумеется, считаемся с тем покроем одежды, какую носят в стране нашего жительства. Делаем мы это, чтобы не быть соблазном для ищущих соблазна; но не нужно подражать ничему нравственно нездоровому и нечистому. Можно легко себе представить, какою была бы жизнь в зависимости от всех крайностей моды. Ведь, как скоро стареет одна мода, диавол помогает вводить другую, и чаще всего даже худшую прежней. Дети же Божьи призваны заботиться о благе не только своем, но и своих ближних (Рим. 15:1-2).

F. J. P.



### Люди должны знать правду

«Я хочу рассказать вам о себе для того, чтобы вы не повторили моих ошибок в жизни, и вы также поймете, почему я сейчас благодарю и прославляю моего Бога».

Я рос в нормальной семье. Мои родители были учителями. Дядя был известным спортсменом, он трижды выигрывал чемпионаты СССР, был чемпионом Европы и участником Олимпийских Игр по вольной борьбе. С детства меня приучали быть похожим на моего дядю. С 5 лет он брал меня с собой в спортзал, и я тренировался с усердием, т.к. хотелось достигнуть того же, чего достиг мой дядя. Он был для меня примером. На тренировках мне было интересно, я наблюдал, как борются взрослые. Мне нравился спортивный дух зала – запахи пота и крови. Здесь люди трудились, и я жил этим.

Нас было 3 брата, и все увлекались борьбой. Когда дядя уезжал на соревнования за границу, то оттуда он привозил нам подарки, которые нас очень радовали. Я думал, что когда-нибудь я тоже буду привозить подарки своим близким.

Кроме борьбы, я еще увлекался футболом. Даже став чемпионом России по борьбе среди школьников, я успевал тренироваться на футбольном поле. Когда отец об этом узнал, то он побил меня, сказав, что я должен полностью посвятить себя только борьбе, лишь тогда я достигну большего. Мои братья преуспевали в борьбе также:

младший брат стал Заслуженным тренером России и воспитывает хороших борцов.

Когда я учился в 7 классе, тренера, увидев мой дух борьбы, иногда выставляли меня на соревнования среди взрослых. Конечно, бороться со взрослыми мне разрешали только благодаря авторитету моего дяди.

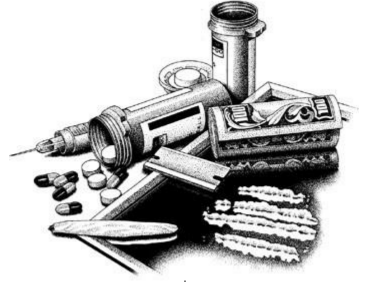
Когда я учился в 9 классе, мне присвоили норматив Мастера спор-

та СССР. Затем я выиграл первенство СССР по юниорам. Тут то и начались в моей жизни неприятности. Казалось, должно быть наоборот. Я, по молодости, не понимал многих закулисных вещей в спорте и политике. В это время на турнир за гра-

ницу меня не выпустили. Даже когода я стал членом Сборной СССР среди взрослых, то и тогда за границу меня не выпустили. Оформление документов было длительным процессом. Тщательно проверяли даже родственников — никто из них не должен был быть ранее судим или, вообще, иметь какие-либо «приключения». Но в этом плане у меня все было в порядке. Все родственники были на хорошем счету, а меня почему- то признавали морально неустойчивым. Я не знаю, по каким критериям они определяли мою неустойчивость. Я ведь даже не был хулиганом. Так было 3 или 4 раза.

Было и такое, что комсомольский комитет на выездных документах не поставил свою печать. Когда мы в составе Сборной СССР среди взрослых были готовы вылетать в Германию, меня сняли с трапа самолета. Со мной сняли еще одного хорошего борца, и вместо нас полетели другие. Мне стало очень обидно, я даже заплакал. А потом я очень сильно разозлился на всех. Вернувшись

домой, встретился со своими друзьями, увлекающимися анашой. Друзья по-своему попытались утешить меня и уговаривали попробовать покурить. В то время я не курил даже сигареты. Я не знаю, как это случилось, но я попробовал анашу. Мне хотелось заглушить обиду и злобу. Когда затянулся, на меня нашел какой-то дурман. Сейчас я точно не помню, что со мной



происходило.

Вскоре я стал курить анашу чаще. Это зелье имело на меня странное воздействие: то хотелось смеяться, то кушать. Потом попробовал таблетки: кодеин, ноксерон. Дальше — больше и больше. Сперва все шло нормально, т.к. было здоровье. Но

незаметно стала появляться наркотическая зависимость. Я становился каким-то злым, иногда приходилось драться, — но никогда не хотел стать преступником. Я ведь вырос в порядочной спортивной семье.

У меня был дух лидерства, я везде хотел быть первым. И на улицах надо было отстаивать свою точку зрения. Вскоре меня стали приглашать на «дела» карманники. Они воровали, а я просто стоял, и мне было стыдно видеть, как они вытаскивают деньги из карманов. Я стоял и думал: «Лучше бы мы пошли на какую-нибудь квартиру, и я когонибудь вырубил там, и мы забрали бы все, что нам надо»... Но чем больше я залезал в эту беду, тем меньше мне становилось стыдно.

Постепенно я сам стал «матерым» и пошел по преступному пути. Я стал брать для себя нехорошие примеры для подражания, думая, что в этом мире так и надо поступать. Если на тебя начали рычать, ты тоже покажи зубы. Я начал воровать. Потом познакомился с игровыми и стал профессиональным карточным игроком: шулер — шансовик, ловкость рук и никакого мошенничества. Я ездил на гастроли по всему СССР. Был знаком со многими авторитетами, помогал братве в зонах.

В нашей республике было сильно организовано нелегальное изготовление спиртного, и мне часто предлагали бешеные суммы, чтобы я стал для кого-то прикрытием. Но я считал это занятие слишком для себя унизительным. Когда же я начал колоться, то уже не мог остановиться. Я стал злым, буквально остервенел. Я уже ничего нормального не видел в своей жизни. Я шел напролом...

Неоднократно меня хотели посадить в тюрьму, но дядя меня вытаскивал оттуда. У нас с ним получались как бы соревнования: я делал все, чтобы попасть в тюрьму, а он делал все, чтобы меня оттуда вытащить. Так продолжалось до 1984 года. Как только дядя умер, меня сразу же посадили. Посадили и среднего брата.

К тому времени мне все уже надоело. Когда протрезвеешь – начинаешь жалеть о том, что делаешь. Но физическая зависимость от наркотиков заставляла вновь выходить на эту волчью тропу. Я пытался избавиться от этой зависимости. Мучился, так как наступали «сухие» ломки. От таблеток я еще выносил ломки, а от уколов уже не мог. Плоть требовала своего. Я дошел до того, что не знал, чего хочу от жизни. Бывало, утром открою глаза и думаю: «Зачем проснулся, для чего мне эта

жизнь?» Несколько раз пытался лечиться в клиниках различных городов, лечился и в Москве...

Шли годы, и мое здоровье становилось хуже и хуже. Младший брат пытался спасти мою жизнь. Он стал меня возить к экстрасенсам, ворожеям, колдуньям, бабушкам-шептуньям. Но результата никакого не было. Дошло до того, что я уже не мог ходить, высох. Я умирал... За мою жизнь боролись многие, но только не я сам. Мне уже не хотелось жить.

Но, Слава Богу, что у нас в г. Владикавказе открылся наркологический центр. Там работает главным врачом Алик Газаев, а он – Божий человек. Там же подобралась группа энтузиастовхристиан. Они пришли ко мне и стали говорить о Боге. Я смотрел на них и не понимал, что им от меня нужно. Они говорили: «Бог есть любовь, и Он тебя любит». Я не понимал смысла сказанного, так как не знал, кто такой Иисус Христос. Но я обратил внимание, что эти молодые люди скромны. Я смеялся над ними, потому что в жизни нужно быть дерзким и наглым. Бывало, я спорил с ними о том, что жить честно невозможно. Я им говорил: «Допустим, я стану верующим, выйду отсюда, мне ведь надо будет как-то жить. А кроме жульничества я ничего не умею делать». Но они говорили: «Попроси у Бога, и Он даст все необходимое». Я, конечно же, смеялся, как это я попрошу у Бога, и Он мне даст?!

Но постепенно я начал задумываться над их словами и решил почитать Библию. До этого я читал много литературы, мне нравилось читать философию, фантастику. Я считал, что любой здравый человек должен обо всем размышлять. И оказалось, что настоящая мудрость находится в Библии. В ней написано, что вера приходит от слышания Слова Божьего. В Библии также написано, что люди имеют глаза и не видят, имеют уши и не слышат. И это было написано именно обо мне. Бывало, слушаю верующих, а мысли уходят кудато в сторону, и начинаю думать о своих делах. Но иногда наступало просветление, я начинал понимать, о чем они говорят, и эти слова оставались внутри меня.

Меня отвезли в реабилитационный центр в горы, и там за мной ухаживали верующие. Они мне ничего не были должны, им просто хотелось мне помочь. Лежа на больничной койке, я все еще относился к ним с оттенком недоверия. «Оставьте меня, — говорил я им. — У меня одна дорога, это смерть. Разве вы не видите, в каком я ужасном со-

стоянии?» И тогда я услышал в ответ евангельские слова, сказанные Иисусом Христом: «Придите ко Мне, все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас». Я начал понимать, что Слова Библии относятся и ко мне, как например, «не здоровые имеют нужду во враче, а больные». Я подумал, что если спасся висевший на кресте разбойник, то значит, и я могу спастись, и мне тоже будут прощены все мои тяжкие грехи? Тут же в больничной палате я стал на колени и принял Христа, как своего личного Спасителя.

С тех пор прошло полтора года. В этот период я больше ни разу не употреблял наркотиков. И я не один такой. У нас есть Гена, который имел 5 смертельных болезней. Находясь в тюрьме в одиночной камере он, обратившись к Богу, сказал: «Если Ты есть, или убей меня или покажи Себя и Свою силу в моей жизни». После этого Дух Божий сошел на него. Сейчас он здоров и несет служение в церкви.

Я благодарен Богу за то, что Он сделал для нас и помогает нам в нашей жизни. Он дал мне братьев и сестер в Иисусе Христе, которые помогают и поддерживают меня. Это настоящие друзья, а не те, которые были у меня раньше.

Люди, живущие без Бога, отдают предпочтение деньгам, а не человеку. С виду они кажутся процветающими и порядочными, но внутри они все гнилые. У них внутри нет ничего хорошего. Конечно, они могут жить, как им нравится, но мне эта жизнь уже опротивела. Я рад тому, что нахожусь в трезвом состоянии, могу шутить, петь песни, - а раньше без наркотиков не то, что петь, я говорить не мог. Иисус меня избавил от курева и многого другого. Я рад, что узнал этого Бога и Спасителя всех душ, Иисуса Христа. Я стараюсь узнавать Его все больше и больше. Молюсь Ему и благодарю Бога за все. Прямо с утра благодарю за новое утро, за воздух, которым дышу. Прошу, чтобы всегда Он пребывал во мне, и я в Нем. Я прошу Иисуса Христа, чтобы Он вел меня такими путями, где я мог бы делать дела, которые приносили бы Ему удовольствие и славу.

Бог сильно изменил меня, и я благодарю Его за то, что Он также изменил и моего друга, а теперь и брата в Иисусе Христе, Виталия Козырева, с которым мы сейчас вместе свидетельствуем людям о том, как Иисус Христос спас нас. Мы вместе с ним трудимся в наркологическом центре во Вла-

дикавказе и помогаем людям с помощью силы Божьей освободиться от наркотической зависимости. Когда поступают в клинику больные, мы с ними с утра до вечера молимся и читаем Библию. Мы видим, какие чудеса совершает Бог, когда люди с большим стажем наркомана получают свободу от этой зависимости. У меня раньше погибло много знакомых молодых людей от наркотиков, и душа моя сильно болит за тех, кто находится в этой зависимости. Я полностью понимаю их боль в каждой частичке тела. Ведь все это я пережил сам.

В октябре месяце 2000 года мы вместе с Виталием Козыревым были на спортивной христианской конференции в Москве, где еще больше укрепились в вере и познании Бога. Жаль, что раньше мы приезжали в Москву совсем по другим делам и на другие «конференции». Я не жалею о том, что стал верующим. Эту теперешнюю жизнь я не хочу ни на что менять. Мне надоели лицемерие, коварство и обман. Хочется пребывать в любви Божьей среди моих братьев и сестер. Это любовь чистая, без всяких корыстных побуждений. Мы славим Бога за то, что Он такой чудесный. Он поднимает мертвых и делает их живыми.

Я прожил 47 лет и, когда оглядываюсь назад на свой жизненный путь, то мне хочется сказать всем: «Не идите по этому пути!» Сейчас я смотрю только вперед и вижу перед собой Иисуса Христа, следую за Ним и знаю, что Он приведет меня в Царство Небесное. Это — моя единственная дорога, и я не хочу выбирать другую.

Хочу передать благодарность главному врачу наркологической клиники АЛИКУ ГАЗАЕВУ за то, что он использует не только медицину, но и силу Божью для освобождения от наркотиков. Он уже 8 лет верующий. Я также благодарю медсестер и врачей этой больницы. Я благодарен бывшим наркоманам, а сейчас верующим христианам, которые трудятся вместе с нами. Я благодарен всем за молитвы.

Сейчас врачи способны убрать многие физические боли, но душевные боли намного сильнее, а их исцеляет только Иисус Христос. Я очень хотел бы, чтобы христиан пускали в больницы, наркологические центры, тюрьмы с тем, чтобы они доносили людям истину об Иисусе Христе.

Люди должны знать правду о вечности, рае и вечных мучениях в аду. *Валерий Тедеев*.

Из-за колючей проволоки

### Стези сердца

размышление

Жаждет ли твоя душа сегодня Господа? Так важно нам жаждать, проверять своё сердце. Это один из самых важных духовных барометров, на которые чаще смотреть. надо настолько свят, настолько велик. что Он может изливать лишь на жаждущие сердца. Жаждешь ли ты сегодня Бога? Хочешь ли ты быть ближе к Нему? Что в твоём сердце? Есть ли там такой голод, тоска, когда ты говоришь: «Господь, так хочется быть с Тобой!» Если да – то ожидай изменений в твоей жизни.

Но не будь лицемером, когда внешне - все нормально, а чтото внутри похоже на песню тоски. Мне словно сильно чего-то хочется, но я не знаю чего? Мне хочется крылья орла и птицею в небо лететь, но я на земле, несмотря ни на что. А дни вокруг становятся всё более серыми и привычными, и дни всё скачут, скачут, как кони, гонимые страхом. Я знаю, в чём дело: просто слишком давно я не делал остановки, и слишком давно я не был в присутствии Того, в Ком Одном нахожу покой, Кому однажды посвятил я всю свою жизнь! Помню, я был готов омыть Ему ноги своими слезами, когда Он впервые сказал, что любит меня. Мне нужен лишь Ты!!! Ещё бы раз вернуться в Твое присутствие и рассказать всё, что случилось со мной и как я сегодня живу. Мне нужен лишь Ты! Все ароматы жизни ничто, если в ней нет аромата Твоей любви, мой дорогой Небесный Отец. Как важно в жизни прийти к убеждению, что

нет ничего, дороже Бога. Сегодня проверим, насколько наши пути направлены к Богу.

Читаем Пс.83: 5-8: «Блаженны живущие в доме Твоём, они непрестанно будут восхвалять Тебя. Блажен человек, у которого сила в Тебе, и у которого в сердце стези направлены к Тебе. Проходя долину плача, они открывают в ней источники, и дождь покрывает её благословением. Приходят от силы в силу, являются пред Богом на Сионе».

Как важно спросить себя, а что меня связывает с Богом? Как важно заглянуть в своё сердце и обнаружить там 85 псалом: «Блажен человек, у которого стези сердца направлены к Богу». Пусть эта молитва, будет твоей молитвой всегда, на протяжении жизни. Господь желает, чтоб у нас были прочные связи с Ним.

Сегодня можно видеть много грустных свидетельств, когда люди отступают от Бога при элементарных испытаниях. Человек начинает винить Бога и не видит смысла в жизни. В 4 Книге Царств 18:6 читаем о царе Езекии: «И прилепился он к Господу и не отступал от Него, и соблюдал заповеди Его». Как приятно смотреть на таких людей, которые прилепились к Господу и оставались Ему верными всю свою жизнь. История помнит много других царей, которые хорошо начинали, творили волю Божию, но потом отступали. Как много служителей Бога, которые имели хорошее начало, но грустный конец.

Слово Божие взывает нашему сердцу и спрашивает: насколько мы связаны с Богом, прилепились ли мы к Нему? Сегодня время проверить себя, быть максимально открытым перед Богом: что тебя держит в доме Божием? Я не знаю, имела ли место в твоей жизни хоть раз эта молитва посвящения: « Господь, я хочу быть тем человеком, который пройдёт весь путь и не отступит от Тебя. Бог, моя жизнь навеки принадлежит Тебе. Я сочитан с Тобою и никогда не хочу отступить от Тебя. Помоги мне в этом». Ведь много отпавших от Бога... Встречая их, видно: они либо в глубоком ожесточении, либо в разочаровании, с разрушенной верой, не способной принимать слов утешения. Как это грустно - однажды связать свою жизнь с Богом, а потом просто отступить, дезертировать. Библия учит, что лучше бы им вовсе не познать путей Господних.

Мы пришли к реальному, живому Богу, возродились свыше. Если бы ты не был рождён свыше, для тебя Библия была бы закрыта. Но мы сегодня сокрушаемся, получаем откровение по Слову. Наша вечная жизнь не начинается после смерти, она уже началась (Иоан. 17:3). В 2 Тим. 4:7 Павел говорит, что «подвигом добрым я подвязался, течение совершил, веру сохранил, а теперь готовится мне венец правды, который даст мне Господь». Вдохновляют ли тебя такие люди, которые посвятили свою жизнь Богу? Лэснор Самрол посвятил се-

бя Богу в 18 лет и в 83 пошёл к Богу домой. Он видел много пробуждения, прошёл весь путь, течение совершил. Когда смотришь на таких генералов веры, то в сердце что - то сокрушается, и рождается глубокое желание узнать секрет. Сколько такие мужи Божии переживали испытаний, но что-то было в их сердце, что всегда связывало их с Богом, и они никогда не отступали. Апостол Павел был таким же. Он совершил течение. Он не плыл по течению мира сего, как поступают сегодня многие верующие. Он всегда плыл против течения мира, в течении Духа Святого.

Господь, только Ты знаешь глубину посвящения. Насколько человек должен быть посвящен Богу и исполнить волю Его? Если мы не будем заботится об этом, - нет никакой гарантии, что на одном из виражей жизни мы отстанем от Бога. Когда смотришь на Божьих генералов, то замечаешь, что в их сердце есть какие - то драгоценные откровения. Это - стези, пути, тропинки. Нет тропинок там, где человек один раз прошёлся, там растут терновники. Если ты приходил к Богу однажды, с глубоким посвящением, - там не появятся ещё тропинки или дороги. Есть много тропинок, по которым мы бегаем в молитве в присутствие Божье и вновь посвящаем Ему свою жизнь.

Мы не можем своим умом оценить всё это. Посмотри на Иова. Что-то нужно иметь в сердце человеку, чтобы среди таких испытаний говорить: «А я знаю, Искупитель мой жив! А я знаю, Он восстановит меня!» Спроси себя: на сколько в моём сердце есть эти откровения, эта связь с Ним, чтобы я был всегда

способен сказать Богу: «Ты – Бог мой, Ты – жизнь моя, я люблю Тебя, я верю, что Ты дашь мне силы пройти всё!»

В Евангелии Иоанна (6:66) читаем, что с какого-то момента «многие из учеников отошли от Иисуса и уже не ходили с Ним». Пусть эти три шестёрки не исполнятся в твоей жизни. Перестать ходить в церковь – значит, перестать ходить и с Иисусом Христом. Не обольщайся. Многие оставляют служение, церковь и обольщают себя: «Ну ничего, у меня есть отношения с Богом». Их нет, потому что в сердце нет правильных путей, прочных связей с Богом. Как грустно... С какого – то момента «многие из учеников» перестали ходить с Иисусом. Иисус сказал двенадцати: «Не хотите ли и вы отойти от Меня?» Представь тех, кто видел, как Иисус творил чудеса, исцелял, воскрешал, - а потом всё же отошел от Бога.

Ты сегодня думаешь, что если бы ты увидел чудо, то никогда бы не отошёл от Бога. Я скажу тебе – это ложь. Если ты увидишь массу чудес, - то всё равно можешь уйти от Бога, если с тобой что – то не случится в присутствии Бога. Даже видившие чудеса остаются с неизменным сердцем. Хочу открыть тебе горькую правду: если в сердце не будет стезей, направленных к Богу, – мы не будем всегда в присутствии Божием. Нет ни какой гарантии – твоё спасение может быть выкрано, потеряно. Многие потеряли своё спасение и призвание. В таком ли состоянии твоё сердце, что ты говоришь: куда мне идти? Симон – Пётр тоже имел эти искушения, он тоже отрёкся, отступил, но всё – таки в его сердце было что то, что связывало его с Богом.

Он говорил: «Ты – источник жизни, в Тебе моя жизнь, куда мне идти?»

У меня один лишь путь - это к Тебе, Господь. У меня одна мечта. И даже если я ничего не понимаю, я ни хочу обвинять Тебя. Я просто говорю: «Я люблю Тебя. Я знаю одно, что Ты справедлив, благ, верен и моя жизнь принадлежит Тебе». Всё! Мне не нужно иметь сейчас никаких объяснений происходящего. Может, нет никаких аргументов – ну и не надо, они мне не нужны. У меня есть что – то в сердце, что говорит: «А я знаю, Искупитель мой жив. Ты глупый, дьявол, ты не сможешь выкрасть моё призвание, моё спасение, ты не закроешь мои уста, и моя хвала будет умножаться даже в долине слёз». Когда мы говорим о таких святых, интимных, глубоких вещах, - к некоторым подходит страх от того, что они никогда не имели глубокого посвящения Богу. Тебя не должно это страшить, но подтолкнуть взыскать Господа, как никогда раньше. Если ты не будешь посвящён Богу, - ты просто не будешь с Ним всегда. Могут прийти сильные искушения, испытания, против которых у тебя не будет своих сил. Ты не сможешь устоять, если за твоей спиной не будет Бога.

Несколько лет назад, когда я был возрожден, у меня был период в жизни, когда я не чувствовал себя вполне счастливым. В моём сердце ещё оставалось одиночество, я был не удовлетворён и, казалось, что я неудачник. Это типичное душевное и противное состояние, в котором находятся многие люди с неосвещенной душой. Но я помню, что когда Господь сказал мне: « Я – есть у тебя!», и с

того момента я навеки приобрёл всё! Сегодня я счастлив, но это счастье пришло ко мне ещё тогда, когда в мою жизнь пришёл Бог! Сегодня меня не держит опыт людей, которые говорят, что Иисус Христос живой, я сам знаю Его! И даже если весь мир отречется от Бога - я буду служить Ему!!! Я буду просто верить один. Моё сердце поет: «Ты — мой Спаситель, Ты — моя жизнь! Аминь».

Блажен человек, у которого в сердце стези направлены к Богу. Он и в долине слёз открывает источники.

Сегодня мы служим Богу не потому, что Он нас исцеляет, благословляет и может дать что

– то хорошее. Мы имеем Бога, источника спасения и жизни! Первые христиане были счастливы, когда шли на смерть. Они шли, говоря: «Если Бог позволяет этим негодяем убить нас, но пусть... Они не смогут убить нас, мы просто переходим в вечную жизнь и видим Господа! А им да простит Господь, ибо они не знают, что делают». Это - открытые глаза в духовный мир, это что - то глубже, чем просто успех, это стези в сердце, направленные к Богу. Нам часто бывает больно, мы переживает. Но Павел совершил течение и сохранил веру. Никто не говорит, что будет легко, но есть жизнь, сочитанная со Христом, жизнь, которая уже в Боге. Это время, когда мы должны посвятить свою жизнь по-новому Богу. Это – для тебя! Бог желает, чтобы ты был счастлив. Не важно, что тебя окружает. Когда твоя жизнь принадлежит Богу – это твоё реальное счастье.

«Сын мой, отдай Мне своё сердце, посвяти свою жизнь Мне, - тогда Я беспрепятственно смогу входить в нее и изливать благословения!»

427750 Россия, Удмуртия Можгинский район Ст. Люга ЯЧ - 91/6, 10 отряд Калабин Анатолий Николаевич. RUSSIA

\* \* \* \* \*

### Письмо из санчасти

(свидетельство)

Благословенные братья и сёстры! Приветствую Вас всех Миром и Любовью Господней!

Моё имя Владимир, в настоящее время я отбываю пожизненное заключение на острове «Огненный», ставший местом моего последнего земного пристанища. С чувством горечи и стыда признаюсь, что мера моего наказания дана мне заслужено, и я никого в этом не виню, как кроме себя одного. Возлюбленные братья и сёстры, большую часть из своих 35 лет жизни я провёл в тюрьмах, и лишь здесь впервые я задумался о Боге! Раньше я был уверен, что мне ещё рано думать о конце земной жизни; я думал, что нужно пожить в своё удовольствие и насладиться земными прелестями. Впервые о конце своей жизни я задумываюсь только сейчас, когда очень сильно заболел. А заболел я туберкулёзом и, вдобавок, по моему телу пошли ужасные нарывы. У меня уже почти не осталось надежды на выздоровление. Теперь у меня только одна надежда, надежда на Спасителя нашего Иисуса Христа!

Дорогие братья и сёстры, даже тогда, когда мне дали пожизненное заключение, я отвергал Бога и даже не хотел о Нём слышать! Но вот когда ко мне пришла беда и я заболел, тогда я начал понимать, что жизнь повернулась совсем не так, как мне хотелось. Я начал понимать, что нуждаюсь в спасении и Боге! Сначала я плакал, плакал от безнадёжности моего положения, - ведь мне хотелось жить, а жизнь уходила очень быстро. Одна беда приходила вслед за другой! Сначала я заболел, а позже и мои родные перестали поддерживать со мной все отношения, - и я остался совсем один и абсолютно никому не нужен. Я стал, как щенок, которого выбросили, и никому до него нет дела! Так я думал, но очень ошибался! Со временем я понял, что я нужен Богу, и только в Господе моё спасение!

Я взял почитать Библию, но прочитав её, мне было очень многое непонятно, а объяснять было некому. Однажды мне в руки попалась книга «Жизнь Иисуса Христа». Прочитав её несколько раз, сердце моё духовное начало болеть, и я начал понимать, что Иисус пролил свою кровь за меня, грешника. Теперь я благодарен Спасителю за то, что Он спас меня, спас и очистил от всей той грязи, в которой я пре-

бывал раньше. Так Иисус Христос стал моим личным Спасителем. Но несмотря на это, я ощущаю какую то стену, разделяющую меня с Господом. Мне очень тяжело, тяжело душевно и физически... Куда я только не обращался с криком о помощи, но мои письма оставались без ответа. Я понимаю, что переступил закон и стал преступником, но ведь у каждого человека есть ещё и душа! Можно перенести любую боль, а боль души!?

Возлюбленные братья и сёстры, объясните мне, почему же эта душа иногда болит так невыносимо, что человек не выдерживает и ищет петлю? Почему так всё происходит? Впереди у меня - остаток моей жизни, которую я провожу в тюрьме, и тьма. Я не заслуживаю того, чтобы мне была протянута рука помощи, я не заслуживаю сострадания! Но может быть Господь смягчит ваши сердца, и вы поможете мне, поможете обрести братьев и сестёр во Христе Иисусе? Мне нужна поддержка в этих стенах. Возлюбленные, я буду молиться и просить Господа о милости, просить, чтобы Господь смягчил ваши сердца и через вас помог мне. Я верю, что Господь любит нас всех и поможет мне.

Дорогие братья и сёстры, я не знаю, что вам написать о моей жизни, ведь большую её часть я провёл в пороках и грехах, без Бога в сердце. Я решил написать вам одно из своих стихотворений - о моей жизни и о том, что делается в моей душе сейчас!

Когда – то был я молод и горяч, Хотел я в жизни видеть лишь полосу удач, Хотелось счастье мне поймать за хвост, Но получилось всё – наоборот! Со школьных лет хотел быть первым я, Но по-иному жизнь сложилась вся моя, -Родительских надежд не оправдал, В компанию плохую я попал! Тогда хотел себя я обмануть, Встав очень быстро на преступный путь; Перевернулась полностью, вся жизнь моя, Не ведал я, что ждёт меня тюрьма! От жизни брал я всё, что только мог, И на погибель сам себя обрёк, Тюрьма меня исправить не могла, Но искалечена теперь вся жизнь моя! Жизнь понесла меня, как бурная река, Лишь только пил и развлекался я, Обманом стала жизнь моя полна, Стал очень хитрым и коварным я!

Напившись до безумия, порой, От водки разум помутился мой, -И вот теперь опять наказан я: Убийство и впереди опять тюрьма! Заслужено теперь наказан я, Пожизненно теперь дана тюрьма, Опять передо мной стоит стена, Свободы мне не видеть никогда! Перед глазами – камера одна, Кругом одни решётки и петля, И мысли лезут в голову мою «Как побыстрее влезти в ту петлю!» И вот опять ко мне пришла беда, – Болезнь совсем свалила с ног меня, Нет больше сил, и жизни я не рад, Меня теперь страшит дорога в ад! Раскаявшись давно в своих грехах, Прошу у Бога я не жизни благ, Прошу тебя, Спаситель мой, прости, Ты жизнь мою скорее забери!

Возлюбленные братья и сёстры! Моё письмо — это крик моей души! Это всё то, что накопилось в моей душе, и мне хотелось бы поделиться своими мыслями с друзьями в духе родства по вере. Дорогие братья и сёстры, ради Иисуса Христа, помогите мне, я с радостью отвечу на ваши письма, если Господь даст мне ещё немного сил.

Оставайтесь с Богом, благословенные! Вспоминайте наши узы в своих молитвах. Молюсь о Вас, и прошу о ваших молитвах. С искреннем уважением и любовью в Боге Владимир Арканов.

161222 Белогородская обл., Белозерский район, п/о Карла – Либинехта, Уч ОЕ – 256/5, санчасть, Арканову Владимиру Николаевичу, Russia.



Спасибо, дорогой Небесный Отец, что сегодня я могу приближаться к Тебе, быть в присутствии Твоём. Спасибо, что Ты желаешь приблизить меня к Себе.

Дорогой Отец, я хочу прилепиться сердцем своим к Тебе на веки, хочу, чтобы моя жизнь была сочитана с Тобой. Дух Святой, открой мои глаза на эти вещи. Пусть придет это посвящение. Если я ещё не переживал это всем своим естеством, - то пусть придет это в мою жизнь. Помоги мне не остаться обманутым, чтобы не была тщетная вера и служение. Помоги направлять стези сердца моего к Тебе. Пусть будет в моём сердце что – то, что навеки будет связывать меня с Тобой – это любовь к Тебе. Пусть произойдёт это глубокое посвящение, Господь. Я на веки сочитан с Тобою! Иисус Христос, Ты умер и пролил Свою кровь, и воскрес, чтобы навеки приобрести меня для Себя. Чтобы возродить меня, чтобы через Тебя я вернулся к Отцу навсегда... Боже, благодарю Тебя за вечную жизнь, которая уже вошла в меня при этой жизни. Я имею вечную жизнь, она уже сейчас наполняет меня. Бог, я навеки принадлежу Тебе!

Господь, я прошу Тебя за всех, кто однажды вкусил, как Ты благ. Пусть их жизни будут посвящены Тебе. Пусть не будет этих людей, которые возлюбили нынешний век и оставили Тебя. Пусть мы будем теми, кто никогда не будет изменять Тебе, Отец! Пусть мы будем народ, посвящённый Тебе! Народ, верный Тебе!

Господь, я прошу Тебя о глубинных преобразованиях... Дух Святой, сделай Свою работу в моём сердце, выведи меня из поверхностного, легкомысленного христианства! Я молю Тебя о Духе посвящения, о настоящих духовных ценностях. Пусть они придут в мою жизнь. Мой дорогой Небесный Отец, я не хочу обманываться, не хочу иметь поверхностную жизнь, когда день за днём летят бесследно; прожить и обмануться, однажды обнаружив, что в моём сердце в отчаянных ситуациях рождается горечь. Дух Святой, покажи мне моё сердце. Вложи в моё сердце жажду, тоску по Тебе. Я жажду быть посвященным Тебе. Бог, так хочется Тебя! Мне нужен лишь Ты! Моя душа стремится к святости и присутствию Твоему, я сочитан с Тобою и никогда не хочу отступить от Тебя, помоги мне в этом. Подвигом добрым я подвязался, помоги мне течение совершить и веру сохранить. Ты – Бог мой, Ты - жизнь моя, я люблю Тебя, я верю, что ты дашь мне силы пройти всё, я знаю, Искупитель мой жив, не поколеблюсь в век!

Господь, куда мне идти? У меня лишь один путь — это к Тебе. И даже если я ничего не понимаю вокруг, - я не хочу обвинять Тебя, я люблю Тебя! Моя жизнь принадлежит Тебе! Я навеки приобрёл всё. У меня есть Бог! Я счастлив! Моё счастье в Нём! И это прекрасно!!! Аминь.

Анатолий Калабин

### Как родилась вера в моем озлобленном сердце...

(свидетельство)

Здравствуйте. Приветствую вас светлым именем Господа нашего Иисуса Христа. Пусть благодать и мир Его вольются в ваши сердца, неся с собой покой и тихую радость. Предложенная мной история — это не выдумка, придуманная для того, чтобы поразить воображение, а всего лишь описание некоторых событий, происшедших в моей жизни.

В раннем детстве меня не учили, что есть Творец, создав-

ший Небо, Землю и людей. О Боге я не знал ничего. Возможно я не знал бы ничего о Его существовании, если бы время от времени не слышал причитания матери и её восклицания: « Слава Богу! Господи, да что ж ты будешь делать!? Бог, Ты мой!» и тому подобное. Однако эти обращения наложили определённый отпечаток в моём сознании. Я не помню, спрашивал ли я маму о Господе. Но знаю одно, когда мне было плохо, страшно

или тревожно, я всегда в мыслях обращался к Богу. Для меня, это был Неведомый Бог, которого я не знал, я не видел Света, когда обращался к Нему в своих мыслях. Да и обращался я к нему, не так часто, а лишь в тех случаях когда боялся. Страх нападал в темноте. Это правда не мешало мне жить по определённым неписанным законам улицы. Суть которых практически отличается от Законов Божьих. Другими словами – я не знал Бога. В моей

жизни потому и не было твёрдых принципов и всё что случалось вопреки каким то правилам, тут же оправдывалось мной и объяснялось. При таком поведении легко можно было преступить закон, не только гражданский, но и уголовный. Что я и делал не однократно и безнаказанно. Но всему есть предел и для меня наступило время, когда я должен был понести наказания за свои деяния. Меня осудили и вынесли приговор лишения свободы. Было больно, но я долго не горевал, а продолжал жить, как и прежде, беря от жизни всё, что мог. Первый срок, мне ничего не дал. Я не стал лучше, но стал изощрённей и расчетливей. После пересидки на свободе, я опять был осуждён и приговорён к лишению свободы. Но если первый раз я отбывал наказание по «малолетке» (колония для несовершенно летних), то теперь я попал на строгий режим. Но и здесь ничего не изменилось, как жил, так и продолжал жить. Были нарушения режима содержания и наказания за них. Изоляи помещения камерного торы типа.

В один из дней, когда я находился в камере, мне попала в руки Книга. Мне дал её товарищ по камере, это был Новый Завет. Мне кажется, тогда я и встретился лицом к лицу с Иисусом Христом. Я читал эту Книгу «запоем», а читая, испытывал разнообразные чувства. Это было восхищение Иисусом, это было сострадание и уважение, а также сочувствие. Возможно, тогда в моём сердце зародилась любовь к Нему. Но это были не единственные чувства, которые я испытывал. Было удивление, почему народ израильский не принял Иисуса Христа, Которого столько ждал? Негодование за тех, кто пытался противодействовать Иисусу. А также страх, за то что я не достоин Вечной Жизни, о которой столько говорилось Иисусом Христом. Возможно, что сознание собственного несовершенства побудило меня скорее забыть о том, что я узнал. Но это было не так то просто. Спустя три месяца, я рассказывал сокамерникам о рождении, жизни, мучениях, смерти, воскресении и о Его вознесении. Я рассказывал о Христе, о Его чудесах. И рассказывал так живо, что те, кто не видел меня, спрашивали — не читаю ли я. Так сильно запало мне Слово о Христе в сердце и сохранилось в нём, несмотря на все передряги, которые встречались на моем жизненном пути.

Я думаю, что тогда во мне зародилась вера. Я искал общения с людьми, которые не просто верят, что есть Бог, Его Сын – Иисус Христос, принёсший Себя в жертву за наши грехи, но и живут согласно учению Иисуса Христа. Я просил у Бога мудрости и разума, Его ведения и, главное, чтобы Он укрепил мою веру. Бог услышал мои молитвы и ответил мне. И теперь я свидетельствую всему миру о том, что Божия любовь настолько непостижима, что Он прощает нас, грешных, выслушивает наши молитвы и отвечает на них!

Хвала и слава Богу Отцу и Господу Иисусу Христу! С искренним уважением, братским теплом и христианской любовью Владимир Немцев, 1 февраля 2004

## «В темнице был, и ВЫ пришли ко Мне ...» мф.25,31-46

Поощрение к добрым делам

Иисус Христос, рассказывая о Своём втором пришествии, говорит, что Он все собранные пред Ним народы отделит одних от других. Овцам Царь скажет, что когда Он алкал, — они дали ЕМУ есть, напоили, приняли, одели, посетили... Праведники услышат такие слова Христа: «Истинно говорю вам, так-так вы сделали это ОДНОМУ из сих братьев Моих меньших, ТО СДЕЛАЛИ МНЕ».

Мне посчастливилось читать документальную книгу Лева Копелева «Святой доктор Федор Петрович» об энергичном носителе добра и помощи, докторе Гаазе. В 19 веке в Москве даже бытовала

поговорка: «У Гааза нет отказа». Молодой лекарьнемец Федор приехал в Москву за княгиней Репниной. В Вене он вылечил её от мучительной болезни глаз; вылечил, когда опытные медики отступились. И княгиня упросила, уговорила его приехать в Россию.

Немец и католик, он прожил большую часть жизни (1806 – 1853) в Москве, в русской православной среде. Прославленный врач, приятель ученых, аристократов, он вначале был преуспевающим состоятельным чиновником – статским советником, но затем посвятил все свои знания, си-

лы и всего себя беднейшим из бедняков: арестантам, нищим, бродягам, униженным и оскорбленным, бесправным, темным, часто преступникам.

Он был христианином не только по убеждениям, по образу мыслей, но и по сердцу, по образу жизни. Приятели княгини Репниной рассказывали, что Гааз «в медицинских науках всех превзошел, в Священном Писании был начитан редкостно, все Евангелие наизусть помнит. А уж богобоязнен, благонравен вовсе беспримерно; не пьет, ни в карты, ни в кости не играет, никому злого слова не скажет... Однако не ханжа: своими добродетелями не чванится, чужих грехов не судит, не пересуживает. Напротив, о любом и каждом норовит сказать хоть что-нибудь доброе, похвальное. Ласков и приветлив без корысти ...» Не прошло и двух лет, как доктора Федора Петровича знали все в городе, - знали во дворцах и в убогих избенках. ...

Сестра врача 12 сентября 1830 г. писала родным о нем: «Как раз потому, что Фред так равнодушен к деньгам, он слишком уж легко их растрачивает. Не на себя – на себя ему совсем мало надо, – но, исключая себя самого, он готов отдать последнюю копейку и чрезвычайно доволен, когда имеет ровно столько, сколько от него хотят, и оставляет себе последний рубль так, как если бы у него оставались тысячи. Ему просто обременительно иметь деньги; он превыше всего любит деятельность духа. ...»

С момента утверждения «Комитета попечительства о тюрьмах» врач Гааз был назначен секретарем этого общества. Федор Петрович осматривал многих заключенных (каторжан, ссылных...). Он не только лечил их физические болезни, но и облегчал моральное давление, раздавал умеющим читать Евангелия, душеспасательные брошюры и книги, помогал деньгами и вещами....

Врач А. Раевский писал в газете (август 1978) о докторе Гаазе: «Его девизом было: «Спешите делать добро. Спешите, потому что коротка человеческая жизнь. Спешите, потому что многие вокруг страдают от болезней, от насилия, несправедливостей и унижений. Спешите потому, что, если не поспешите — одолеет зло и вместе с ним победят в душе человека отчаяние, страх, ненависть, которые, в свою очередь, родят зло...»

Гааз наблюдал тюрьмы и заключенных со стороны, извне. И все же он по-настоящему сочувствовал, сострадал узникам, сострадал в самом точном, первоначальном смысле этого слова:

страдал вместе с ними. Федор Петрович день за днем беззаветно, последовательно жил тем, что было его внутренней потребностью, и к чему призывал апостол: «Будьте... сострадательны, братолюбивы, милосердны, дружелюбны» (1 Пет.3:8).

Повторить подвиг доктора Гааза дано лишь немногим. Но каждый человек может воспринять дух деятельного милосердия, олицетворенный в докторе Гаазе, и в меру своих сил и способностей следовать его призыву: *СПЕШИТЕ ДЕЛАТЬ ДОБРО!* 

В Священном Писании мы встречает немало поощрений к добрым делам. Вот некоторые из них:

- Носите бремена друг друга (Гал.6:2);
- В нуждах святых принимайте участие (Рим.12:13);
- Покажите в вере вашей добродетель (2Петр.1:5);
  - Вера без дел мертва (Иак.2:20);
- Кто разумеет делать добро и не делает, тому грех (Иак.4:17);
- Будем внимательны друг ко другу, поощряя к любви и добрым делам (Евр.10:24);
  - Любовью служите друг другу (Гал.5:13);
- Помните узников, как бы и вы с ними были в узах (Евр.13:3).

В редакцию нашего церковного журнала приходят письма из-за колючей проволоки, в которых новообращенные в неволе братья и сестры очень просят и членов нашей церкви, и читателей журналов вести с ними переписку, высылать духовную литературу, лекарства, просто написать слово поддержки. Немногие братья и сестры из нашей церкви ответили на призыв о помощи, очень немногие... Иногда слышу и такое оправдание своей бездеятельности: «Надо было думать раньше, прежде чем угодил за решетку. А теперь получай, что заслужил. Кормят – и будь доволен...».

Если Господь побуждает сердце ваше выслать посылку или бандероль — напишите сначала письмо заключенному для уточнения местонахождения и разрешения на посылку. Лучше вложить в письмо чистый конверт (с марками страны, где находится тюрьма) и лист для обратного ответа.

Для тех, кто просит прислать деньги, надо прежде уточнить, как и сколько разумно переслать, чтобы они попали по адресу. Может, лучше помочь заключенным через местных бескорыст-

ных христиан, которые могут купить и привезти (или переслать) лекарство, вещи или продукты.

Если нет у вас денег выписать для заключенного газету, послать ему книгу, — то вы можете сделать копию духовной статьи, стиха или рассказа из газеты и выслать в конверте вместе с евангелизационным трактатом. Если у вас нет христианских книг и газет, чтобы переслать им, то напишите в тюрьму хоть одно тёплое христианское письмо. Если у вас нет денег, чтобы в христианском магазине купить открытку за 5 долларов, — купите в Safawey открытки за 25 центов и вышлите тем, кто будет рад и благодарен Богу за полученное.

Большинство из заключенных не имеют никакой духовной и физической поддержки, не имеют никакой связи с людьми, — находясь в стенах с двумя или тремя сокамерниками. Ещё хуже, что некоторые из них осуждены несправедливо и не имеют возможности нанять адвоката для своего оправдания.

Кто их подержит, если не ты?

Господь не только призывает меня и тебя любить своего ближнего, как самого себя, но и утверждает, что-то, что ты сделал одному из самых меньших, то сделал Ему, Богу.

Никто низ нас не пожелает услышать из уст Бога: «Был Я болен и в темнице, и вы НЕ ПОСЕ-ТИЛИ **МЕНЯ**», и никто через свою леность, беспечность и равнодушие не хочет направиться в муку вечную.

Поэтому, **«начни и делай;** Господь будет с тобою» 1 Пар.22,16.

Анатолий М.

### РАВНОДУШИЕ

«Не бойся врагов: в худшем случае они могут убить тебя. Не бойся друзей: в худшем случае они могут предать тебя. Бойся равнодушных: это с их молчаливого согласия совершаются все преступления на земле»

Ребенок плачет... Бабушка упала... Муж-пьяница бьёт мать своих детей... Безумец-киллер не щадит напалма – Ему взять доллары бы поскорей. В высоком небе лайнер пассажирский Захватывает смертник-террорист, -И души, словно огненные искры, Возносятся в иного мира высь. А на экране голубом упрямо Транслируется грязное кино; Пропагандируются «девять граммов»: Нажми курок... Стреляй! Разрешено! И пьётся чёрный кофе у экрана, С которого стекает в души зло. Искусство пошлое наносит раны На нравственности чистое чело. Разрешено творить блудодеянье, Разрешено насилие творить. Лукавый злое проявил старанье, Чтобы творенье Божие растлить. Растленье овладело целым миром, Зловоние исходит от людей. Дозволенность обильно породила



Мутантов среди взрослых и детей. Среди семян блуда, убийства, скуки Взошли и равнодушья семена: В веках «пилаты» умывают руки, -Ужасна равнодушия цена! Проникло равнодушие и в Церковь – И призванные для духовных дел За мир сегодня ухватились цепко, Забыв дарованный Христом удел. Не много нас сегодня в Доме Божьем, Но даже те, кто пребывает здесь, – Себя проверкой в Духе потревожьте, Себе ответьте: в сердце вера ль есть? Коль равнодушны мы – нет Бога с нами: Не терпит равнодушья Бог Любви! Давайте развернем Господне знамя И Богу посвятим сердца свои! Имейте веру Божью! Это Слово Звучит к нам повелением Христа. Судите равнодушие сурово Во имя крови, льющейся с Креста.

Анна Лукс

История братства

### Тюрьма имеет свои "хитрости"

### <u>Иван Паульс</u> 12 тетрадей из прошлого (продолжение)

Итак, еще о тюрьме. Все сделано для того, чтобы разобщить людей, разделить друг от друга, что очень похоже с действием Люцифера - побольше перегородок между людьми, церквами, веротечениями. Разговор камеры с камерой запрещается; пение, тем более совместное, не разрешается, так же передавать записки или что-любо другое тоже нельзя. А ведь человек создан для общения. И делается все, чтобы как-то узнать что-любо друг о друге, переговорить, повидаться. Залезают к окну и кричат очень громко нужную камеру, когда докричатся начинаются переговоры. Естественно, надо учитывать, что это слушают очень многие. Иногда нужная камера так далеко, что докричаться не удается. Были вместе на одном деле друзья, иногда брат с братом, отец с сыном больше месяца ничего не могут узнать друг о друге, хотя находятся в одном здании.

Однажды я, попросив разрешения у старшего в камере, использовал этот способ общения через окно в ночь перед Рождеством для громкого троекратного поздравления всех с Рождеством Христовым. Иногда прямо из одной камеры в другую проскребаются (часто отточенной ложкой) маленькие незаметные дырочки для общения и передачи записок. Иногда ухитряются вынимать из стены даже блоки и побеги. Умудряются стрелять через решетку окна резинкой с железкой, к которой привязана нитка. Когда железочка попадает в цель – в другое окно, - то к нитке привязывается веревочка, и из одной камеры тянут в другую по веревочке почти все, что нужно: одежду, простыни, сахар, масло, курево и т. д., свернутые и завернутые в трубочку. Особенно это легко делать из верхней камеры в нижнюю и наоборот, и в соседнюю сбоку - протянутая нитка из окна в другое достаточна для общения. Чтобы этому помешать, служба охраны приваривает снаружи окна и стены поперечными метровыми сетками и перегораживает их. Надо сказать, что все это общение делается вслепую, через толщи решеток, и еще через шлюзы (если их разогнуть, то отверстие через них не толще ладони). Нужно много терпения, сноровнаходчивости, ловкости, чтобы с веток дряхлого веника сделать "коня" -длинную палочку, и с ее помощью добиться связи с другой камерой. Так помогают друг другу, поддерживают, общаются. И если кого-то заметят с коридора за этим занятием – наказывают.

Однажды удалось и этот вид связи использовать для свидетельства, даже дважды, может больше. Писали смертнику письмо в подвал и что-то еще, видимо, ему передавали. Я попросил, могу ли я ему чтонибудь написать о Боге. Как радовалось сердце мое, когда я смог хоть немного написать о Христе тому, кто жил, возможно, последние дни на этой земле, был приговорен к высшей мере наказания. Вообще, человек в подобном положении нуждается в Боге, в каком-то утешении. Беседовал с человеком, который был приговорен к высшей мере наказания и затем ждал утверждения приговора Верховным судом города Москвы. Он говорил: "Я почти с ума сходил. Но хорошо, что я в детстве читал книгу буддистского содержания о бессмертной душе, которая переходит после смерти в камень, растение, животное и т. д. И вспоминая и размышляя над этим, мне было легче, и я находил себе в этом утешение». Правда, потом Москва ему заменила высшую меру наказания 15 годами и 5 годами высылки, срок у него кончался где-то за 2000-м годом. Когда я встретился с ним в этапной камере, я возымел почемуто желание поговорить с ним. Поговорив и узнав вышеописанное, я рассказал ему о жизни вечной с Богом, о вере, о спасении луши, о блаженстве на небесах спасенных. Он соглашался, не спорил, и это было уже много. Радостно, не так ли, первый раз быть первым на пути совершенно слепого человека и указать ему путь к Свету?! Кто и когда бы ему сказал истину?! Не для этого ли меня послал Господь в эту школу?!!

Вообще, трудно, даже невозможно представить себе чувства и переживания человека, находящегося в одиночной камере, тем более, перед расстрелом, который ждут иногда месяцами. Один судья, или писатель, захотел испытать то, что испытывает смертник в камере. Договорился с прокурором вынести ему высшую меру наказания и отправить в тюрьму, чтобы тот, естественно, через несколько дней пришел, объяснил все и его выпустил. Судью закрыли. Та же камера, та же стража, что у

смертников, а он спокоен. Ведь его выпустят назавтра, он знает это. Назавтра он получает газету и... находит в ней статью о смерти прокурора, который его должен был выпустить. За одну ночь он поседел. Статья была поддельная. Его выпустили. Но он уже смог теперь описать, рассказать, что переживает смертник, и сочувствовать ему...

Разговаривал я с человеком, сидевшим в камере смертников, но еще только под следствием за небольшое преступление. Он рассказывал: "Когда меня ввели, все лежало нетронутым в углу на столике: колбаса, яйца, печеное, сахар, сало, курево и т. д. покрытое плесенью. Читать было много чего. Сначала было легче. Но вскоре стало невыносимо. Тишина, камера маленькая, одна нара, столик, унитаз. Спал днем, потому что ночью боялся. Как только повернусь к стене – кажется, что кто-то сзади крадется, какая-то старуха, вижу тень, кошмары... Наконец не выдержал, так как сидел уже около шести месяцев один, решил повеситься. Правда, хотел так, чтобы стражник, который каждый раз, когда идет мимо и заглядывает в глазок, успел снять меня. Я привязал к решетке окна веревку, накинул на шею и прыгнул вниз... Очнулся... Надо мной стражник, дверь открытая, меня перевели в общую камеру. Теперь я не был один...».

Камеры смертников и карцеры находятся в подвале тюрьмы. Там же — камеры для осужденных на строгий режим и особо строгого содержания. Вообще, тюрьма расположена так, что малолетки и женщины находятся наверху, их беззаботный смех иногда слышен с улицы проходящим людям. Те же, которые

опаснее - они спрятаны все дальше и глубже. Внизу трудно с воздухом, особенно в летнюю жару. Правда, каждый день выводят на полчаса на прогулку по «коридору», где стены штукатуренные типа "шубы" и вместо потолка - множество сеток и решеток, и вверху еще ходит стражник. Но эти полчаса так быстро кончаются. А когда привозят в тюрьму, держат в транзитных камерах 1 – 3 дня: там нет прогулок, часто нет нар, иногда и пол цементный, духота и дым невообразимой густоты, и дышать порой очень трудно. Не то, что дышать - существовать. Все курят, тут же сжигается всё, что горит: сало, простыни, рубашки, полотенца, брюки и т. д. под чашкой с тем чтобы сварить "чейфир" – очень крепкий чай. Пачку чая кладут на кружку воды, и пьют его по несколько глотков. Повышается настроение, появляется бодрость, разговорчивость, пропадает апатия на несколько часов. И опять требуется то же самое. И если его нет – болеют: разбитость, головная боль, вялость, раздражительность. А чтобы добыть чай, отдается всё: снимают с себя и с других дорогостоящие вещи, золотые коронки. Что стоило на воле сотни рублей – здесь отдается за несколько пачек или плит чая. Торгуют из-под полы – или сама же охрана, или обслуживающий персонал. Если платить деньгами, то за пачку чая платят рубль, за плиту – 5 рублей, иногда 10 и даже 15. Буквально всё отдается и разменивается на чай, курево, наркотики. Как только кто-то зашел в камеру в приличной одежде (шапка, пальто, свитер, ботинки, костюм), может, последней и некому ему больше принести, -

на это не смотрят. Не снимешь сам, - снимут. И очень редко кому удается сохранить свои вещи. Некоторые не желающие отдавать одежду попадают под кулаки и побои. Но в некоторых тюрьмах в этом вопросе немного по-другому.

Попадая в тюрьму, человек должен знать: тут с него спросится многое. Особенно строго наказывают сами же сокамерники тех, кто раньше был в зоне общественником (зоновская милиция) или работал там поваром, завхозом, комендантом, подрядчиком, бригадиром и т. д. Ибо эти люди часто низко падают и наживаются за счет других или издеваются над другими. Затем строго спрашивается с тех, кто на воле насиловал малолетних девочек, своих дочерей и т. д., или был дружинником, или работал в милиции и подобной системе, или предавал людей, где бы это ни было. Попадают в тюрьму люди всяких возрастов, от 13 - 14 лет до 70 - 80 лет и старше, так же слепые, хромые, калеки, безногие, бездомные, безрукие, здоровые и больные, простые и работники управленческого аппарата, неграмотные и образованные, верующие и неверующие. У каждого своя жизнь, своя душа, своя индивидуальность, свои радости и свое горе. Личное горе больше горя других, потому что оно свое. А когда человек в горе, в нужде, в голоде – он теряет остаток совести, понятие вежливости и гуманности, и по головам других бежит к своему кусочку хлеба, кусочку мыла, глотку свежего воздуха, окурку, малейшей радости.

(продолжение следует).



Вопросы и ответы

#### СУПРУЖЕСКИЕ ОТНОШЕНИЯ

на вопрос отвечает д-р Д. Добсон

Как женщине, мне интересно узнать, как ваша теория построения взаимоотношений мужчин и женщин может быть применима в наших супружеских отношениях. Мне кажется, что мой муж нуждается во мне как-то особенно, чего я, возможно, до конца не понимаю.

Может ли такое быть?

Вероятно, вы попали в точку. Мужчины редко открывают женщинам свои нужды, за исключением сексуальных. Они сами даже не всегда осознают их. Проще говоря, вы нужны вашему мужу для того, чтобы помочь ему обрести уверенность в себе. Видимо, он не настолько уверенный в себе человек, каким пытается казаться. Ведь мужчины очень тщательно скрывают свои комплексы. Но в целом им настолько же важно знать, что они уважаемы и ценимы своими женами, как и их женам – знать, что они любимы своими мужьями.

Важную роль женщин лучше всего продемонстрировал мой друг Е. В. Хилл в одной из своих историй. Доктор Хилл – очень активный чернокожий служитель, старший пастор баптистской церкви Горы Сиона в Лос-Анджелесе. Несколько лет назад от рака умерла его любимая жена Джейн, и на ее похоронах он сказал речь, ставшую для меня одним из самых трогательных устных посланий, которые я когда-либо слышал в своей жизни. Доктор Хилл говорил о том, как «эта чудесная женщина сделала его другим человеком, лучше, чем он был прежде».

Когда он был еще молодым пастором, у него были проблемы с деньгами, и, не смотря на возражения Джейн, он решил вложить скудные семейные средства в покупку станции автосервиса. Она понимала, что у мужа нет времени и опыта, чтобы заниматься этим предприятием, и ее опасения подтвердились. В итоге станция обанкротилась, а Хилл потерял в этой сделке последнюю копейку.

Это было очень тяжелое время в жизни молодого человека. Он потерпел неудачу в чем-то очень важном. И его жена имела полное право сказать ему: «Я же говорила тебе!» Но Джейн, обладавшая удивительной женской интуицией, поняла состояние души мужа и поэтому, когда он позвонил ей и сообщил, что он банкрот, просто сказала: «Очень хорошо». Хилл пришел домой в тот вечер, ожидая увидеть надутую Джейн, но вместо этого она села рядом и сказала: «Я тут кое-

что подсчитала. Ты не куришь и не пьешь. Если бы ты курил и пил, мы бы потеряли ровно столько же, сколько нам стоила эта бензозаправка. Так что давай забудем об этом!» Джейн легко могла бы пошатнуть его уверенность в себе в этот тяжелый для него час.

Мужское «я» поразительно хрупко, особенно в период неудач и падений. Поэтому ему так нужно было услышать от нее: «Я все-таки верю в тебя», и она так и сделала.

Однажды, вскоре после поражения со станцией сервиса, Хилл пришел домой и увидел, что в доме темно. Открыв дверь, он отметил, что Джейн приготовила ужин при свечах. «Что это ты задумала?» – спросил он шутливо. «Как что, – ответила Джейн, - сегодня у нас будет ужин при свечах». Хилл подумал, что это здорово, и отправился в ванную комнату вымыть руки. Он хотел включить свет, но бесполезно. Затем он пробрался в спальню и нажал на выключатель. Света не было. Молодой пастор вернулся в столовую и спросил Джейн, что случилось с электричеством. Она заплакала. «Ты так много работаешь, и мы так стараемся, - сказала она, - но нам очень трудно. У меня не хватило денег, чтобы оплатить счет за электричество. Я не хотела, чтобы ты знал об этом, и подумала, что мы просто поужинаем при свечах».

Доктор Хилл говорил о своей жене с большим чувством: «Она могла бы сказать, что никогда раньше не видела ничего подобного, ведь воспитывалась она в доме доктора Карутерса, где никогда не отключали свет. Она могла бы сокрушить мой дух; она могла бы уничтожить меня; она могла бы деморализовать меня. Но вместо этого она сказала: «Как-нибудь мы все же добьемся, чтобы свет загорелся. Но сегодня давай поужинаем при свечах». Доктор Хилл продолжал: «Она была моей защитой. Несколько лет назад я получил несколько писем с угрозами расправиться со мной, а однажды вечером мне подбросили записку о том, что

я буду убит на следующий день. Утром я проснулся, благодаря Бога, что еще жив. Но Джейн не было дома. Я выглянул из окна и увидел, что моей машины нет. Я вышел на улицу и наконец увидел ее — она подъезжала к дому. "Где ты была?" — спросил я. "Я... я... я подумала, что они могли подложить бомбу в машину прошлой ночью, и если бы ты сел в нее, тебя бы разнесло на куски. Поэтому я встала и решила проехать. Видишь, все хорошо...»

Наверняка, Джейн Хилл была потрясающей женщиной. Из всех ее многочисленных дарований и прекрасных качеств на меня больше всего производит впечатление то, насколько полно она сознавала свою роль в жизни мужа. Она была его опорой и поддержкой. Сегодня Доктор Хилл один из сильнейших христианских служителей. Кто бы мог подумать, что огромной силой духа и уверенностью в себе он обязан своей жене?

Многие из нас страдают от недостатка уверенности в себе, особенно в молодости. Моя жена Шерли тоже внесла неизмеримый вклад в мое становление как мужчины. Я много раз говорил, что она поверила в меня прежде, чем я сам поверил в себя, и что ее уважение ко мне придавало мне силы и уверенность соперничать, бороться и рисковать. Большая часть того дела, которое я делаю сегодня, сделана любовью этой преданной женщины, которая всегда стояла рядом и говорила мне: «Я счастлива быть с тобой вместе».

Вы можете сделать это же для вашего мужа. Дайте ему то, в чем он нуждается, - и я уверен, это вернется к вам сторицей.

### Плод духа, нашего или Божьего?

на вопрос отвечает В. Чосенко

В послании к Галатам апостол Павел написал перечень дел плоти и дал перечень плода духа (5:19-23). О плоде, какого духа говорится в этом послании, о духе нашем (человеческом) или о Духе Божием?

Относительно плодов духа, перечисленного в 5 гл. послания к Галатам, имеется два мнения: одни думают, что идет речь о плоде Духа Святого, другие — о духе человеческом.

К проявлению Духа Святого относят не только различные дары (*1Кор.12:4,7,11*), но и плод (*духа*), о котором дан перечень в пос. к Галатам (5:22-23). Поэтому, написанное о дарах Духа Святого – "Всё же сие производит один и тот же Дух, разкаждому особо, как Ему угодно" (1Кор.12:11), – приобщают и к плоду, описанному в послании к Галатам. Отсюда возникает вывод, что перечень плода не обязывает наш дух принимать усилия и активность приобрести плод, скажем, кротости, воздержания и др. Это, якобы, производит Сам Дух Божий каждому особо, как Ему угодно. Что касается даров Духа Святого, скажем, дара веры или дара пророчества, чтобы знать будущие события, - то здесь понятно, что если это не будет дано свыше, бесполезны личные усилия. Так, якобы, Сам Дух Божий, без нашего участия, проявляет в нас и плод – кротость, воздержание и всё остальное, как-будто наш человеческий дух не способен принести никакого плода, и поэтому состояние пассивности нашего духа оправдывается.

Другие убеждены, что в послании к Галатам речь идет о плоде духа человеческого. Что же правильно? Чтобы верно понять это, необходимо исследовать этот вопрос по правилам экзегетики и найти, какое понятие имеет библейское основание. Когда Христос что-либо объяснял, Он говорил, ссылаясь на написанное во всём Писании (Лук. 24:27; ср. 1Пет. 1:10-11).

В данном случае начнем исследование с контекста. Уже в 4 гл. пос. к Галатам говорится о двух рождениях: о рождении по плоти и о рождении по духу, как написано: "Но как тогда рожденный по плоти гнал рожденного по духу, так и ныне" (Гал.4:29). Что касается упомянутых рождений, то Христос, беседуя с Никодимом, объяснил: "Рожденное от плоти есть плоть, а рожденное от Духа есть дух" (Иоан.3:6). Известно, что человек состоит из духа, души и тела (1Фес.5:23), и в день своего покаяния происходит рождение свыше духа человеческого, а плоть остается той же, как

написано в послании к Галатам: "... ибо плоть желает противного духу, а дух - противного плоти: они друг другу противятся, так что вы не то делаете, что хотели бы" (Гал.5:17). Возрожденные свыше - это люди, ожившие духом (Рим. 8:10). И в этой же 5-й главе сказано: "А мы духом ожидаем и надеемся праведности от веры" (Гал.5:5). О каком духе здесь идет речь? Безусловно, о нашем духе, потому, что написано: "мы духом ожидаем". Здесь ясно говорится о духе человеческом. Для примера, сопоставим и другое евангельское выражение о Духе Святом: "И Он, пришед, обличит мир о грехе, и о правде, и о суде" (Иоан.16:8), и ещё о Духе Святом написано: "Когда же придет Он, Дух истины, то наставит вас на всякую истину..." (Иоан. 16:13). Здесь отчетливо выделяется разница между местоимениями "Он" и "мы". Когда идет речь о проявлении Духа Святого, то написано "Он", а когда речь идет о нашем духе, то написано: "мы духом ожидаем", или "... мы, служащие Богу духом..." (Фил.3:3). И ещё Христос говорил: "Тем прославится Отец Мой, если вы принесёте много плода ... Не вы Меня избрали, а Я вас избрал и поставил вас, чтобы вы шли и приносили плод, и чтобы плод ваш пребывал" (Иоан.15:8,16).

Христос не только обязывает нас, чтобы мы приносили плод, но и предупреждает, что "всякую ... ветвь, не приносящую плода, Он отсекает; и всякую приносящую плод, очищает, чтобы более приносила плода" (Иоан.15:2). Да, действительно, мы духом своим должны поступать по правде (Иоан. 3:21) и приносить плод правды. Так и в послании к Римлянам, говоря о Боге, ап. Павел написал: "... Которому служу духом своим..." (Рим.1:9). И ещё написано: "Итак, нет ныне никакого осуждения тем, которые во Христе Иисусе живут не по плоти, а по духу. ... Чтобы оправдание закона исполнилось в нас, живущих не по плоти, но по духу. ... А если духом умерщвляете дела плотские, то живы будете" (Рим. 8:1,4,13). И здесь вполне понятно, что речь идет о нашем духе.

Безусловно, наш дух без оживляющей силы Духа Божия не в силах самостоятельно противостоять плоти, "ибо плоть желает противного духу, а дух — противного плоти: они друг другу противятся..." (Гал.5:17). И в этом случае, говоря о действии Духа Святого на наш дух, наглядно показано: "Также и Дух подкрепляет (нас) в немощах наших..." (Рим.8:26). И "Сей самый Дух

свидетельствует духу нашему..." (Рим.8:16). Всё это происходит, "если духом умерщвляете дела плотские". Здесь важно, что если мы действуем — тогда получаем Господне содействие и подкрепление. В послании к Галатам, после перечисления плодов духа, в заключение написано: "Если мы живем духом, то по духу и поступать должны" (Гал.5:25). И дальше: "Сеющий в плоть свою от плоти пожнет тление, сеющий в дух от духа пожнет жизнь вечную" (Гал.6:8).

Говоря о плоде возрожденного духа нашего, давайте вспомним некоторые его проявления, например: "вера". О вере написано: "Кто будет веровать и креститься, спасен (Мар.16:16). "Ибо, если устами твоими будешь исповедывать Иисуса Господом и сердцем твоим веровать, что Бог воскресил Его из мертвых, то спасешься" (Рим. 10:9). Или вспомним ещё о другом плоде духа, "кротости". Сам Христос сказал: "Блаженны кроткие духом..." (Мат.5:5). И в послании ап. Петра написано о важности кроткого духа перед Богом: "Но сокровенный сердца человек в нетленной красоте кроткого и молчаливого духа, что драгоценно пред Богом" (1Пет.3:4). И в книге пророка Исаии написано: "Твердого духом Ты хранишь в совершенном мире; ибо на тебя уповает он" (Ис.26:3).

Давид в своих псалмах предостерегает нас не быть подобным **«роду упорному и неверному Богу <u>духом своим</u>**" (Пс.77:8). И его сын Соломон говорит: "**Не будь <u>духом твоим</u> поспешен на гнев...**" (Екл.7:9); "**Что город, разрушенный без стен, то человек, не владеющий <u>духом своим</u>" (Пр.25:28).** 

Оказывается, что слово Божие обязывает нас, "чтобы поступали достойно Бога, во всем угождая Ему, принося плод во всяком деле благом ..." (Кол.1:10).

Иоанн Креститель в своё время призывал: "Сотворите же достойный плод покаяния" (Мат.3:8).

О принесении плода самим человеком говорил Христос в притче о сеятеле: "Посеянное же на доброй земле означает слышавшего слово и разумеющего, который бывает плодоносен, так что иной приносит плод во сто крат, иной в шестьдесят, а иной в тридцать" (Мат.13:23; ср. Лук.8:15). Также ап. Павел писал: "Но ныне, когда вы освободились от греха и стали рабами Богу, плод ваш есть святость, а конец - жизнь

вечная" (Рим.6:22). "Так и вы, братия мои, умерли для закона телом Христовым, чтобы принадлежать другому, Воскресшему из мертвых, да приносим плод Богу" (Рим.7:4).

Итак, исследуя "плод духа", следует быть чутким к побуждению Духа Божия. Он возрождает к активной жизни, чтобы мы шли и приносили плод (Иоан.15:16). Ошибочным бывает мнение: "Не нужно ничего делать с нашей стороны, Бог сам сделает всё за нас". А Иисус Христос учил: "Не всякий, говорящий Мне: "Господи! Господи!" войдет в Царство Небесное, но исполняющий волю Отца Моего Небесного" (Мат.7:21).

Что касается проявления даров Духа Святого, то они проявляются только у тех, которые испол-

нены Им. А не возрожденные люди мира сего не могут исполниться Духом Святым, как сказал Христос: "...и пошлю Духа истины, Которого мир не может принять, потому что не видит Его и не знает Его" (Иоан.14:17). Только возрожденный дух человека может знать Дух Божий. Более того, возрождённый человек должен и повиноваться Духу Божию. Так повиновались Духу Божию апостолы. Поэтому ап. Петр, повествуя о воскресении Христа, сказал: "Свидетели Ему в сем мы и Дух Святый, Которого Бог дал повинующимся Ему" (Деян.5:32).



#### Родителям

### Детская жертва

Это было в декабре 1942 года в Петербурге, в суровую пору блокады. Нас было четверо у мамы. Папы в то время уже не было, он умер о тюрьме за Слово Божье.

Обреченные на голодную смерть, мы жили в коммунальной квартире без электричества и воды. Мама работала в госпитале в ночную смену. Каждое утро она подходила к нам и проверяла: живы ли? Комната не отапливалась, и мы спали на одной кровати. Убедившись, что милость Господня еще распростерта над нами, мама склоняла колени возле кровати. Мы с трудом сползали с постели и становились рядом.

У нас был такой порядок: молились сначала младшие, потом старшие. Я не помню, о чем молился, но помню, что мама каждый раз говорила: «Господи, благодарю Тебя, что Ты нас так любишь». После молитвы я забирался под одеяло и думал: «Почему мама говорит, что Господь нас сильно любит? Сегодня у нас даже кусочка хлеба нет».

Так проходили дни. Однажды мама принесла небольшой кусочек сыра, разрезала его на четыре части, дала нам и вышла из комнаты. Себе она не оставила ни крошки из этого пайка. Но через несколько минут она вернулась и спросила: «Дети, кто еще не съел сыр? »

Я был единственным, у кого уцелел сыр. Мне жалко было съедать его, я все еще играл с ним. Мама сказала: «Сынок, дядя Коля, наш сосед, умирает. Я спросила у него, какое его последнее желание, и он сказал, что хочет кушать. Последнее желание умирающего обычно выполняют. Сыночек, пожертвуй ему свой сыр ради Господа!»

Я послушал маму. Отдав ей кусочек сыра, я пошел посмотреть, как дядя Коля будет есть. Мама подошла к умирающему и, положив ему в рот сыр, сказала: «Я принесла вам немного сыру, съешьте его». Дядя Коля улыбнулся и умер, не успев даже попробовать то, что предложили ему. Я не отходил от умершего. Заметив это, мама спросила: «Сыночек, уж не хочешь ли ты взять сыр обратно?» Я кивнул. Мама обняла меня и повела в нашу комнату. «Так нельзя делать,— сказала она.— Ты же ради Господа отдал свой сыр, правда? А то, что отдано Господу, что положено на жертвенник, никогда не бери назад. Понял?»

Прошли годы. Господь удивительно сохранил нас, вывел из весьма трудных обстоятельств. На всю жизнь запомнил я наставление матери, запомнил, что с жертвенника нельзя брать то, что положено на него во имя Господа.

Позже я неоднократно убеждался в этой благословенной закономерности: чем щедрее жертвовал на дело Божье своим временем и здоровьем, чем охотнее отказывал себе в удобствах, тем радостнее было на сердце, тем полнее был мир в моей душе, тем благословеннее сказывалось это на моих детях. Поистине, великое счастье быть всецело преданным Богу и с каждым днем все больше и больше отдавать Ему свои силы, средства, да и саму жизнь. Нет более надежного средства сберечь свою душу и души дорогих деток для вечности, как с радостью расточить данную Богом жизнь на служение Ему.

Как много потерял тот, кто подчинил свою жизнь плотскому правилу: «Будь милостив к се-

бе...» и научил этому своих детей. Он не только потерял то, что имел, но не сможет получить и того, на что надеялся. Не научить своих детей любить Бога и преданно служить Ему — значит, дать их жизни ложное направление и сознательно лишить их радостной и разумной цели бытия. Мудрость мира не принесет им подлинного счастья, а лишь усилит тоску о вечности и о Боге, Который сотворил людей для славы и бессмертия.

Михаил Хорев.

#### Литературная страница

### А мы доверились Богу

#### «Благ Господь к надеющимся на Него...»(Пл.Иер.3:25)

Эрнст Майер, глава многодетного семейства, вернулся с работы. Подхватив малышку на руки, он опустился в кресло.

- Устал? сочувственно спросила его жена.
  - Да, Эрика, немного.
- Ну, отдохни, и будем ужинать, пасково сказала она и, накрывая на стол, спросила, —
  Нут что там с огородами, слышно что-нибудь?
- Да, завтра будут нарезать землю. Я, по всей видимости, тоже поеду на поле.
- Хоть бы нам на ровном месте участок достался!
- Бог знает, что для нас лучше. Доверимся Ему, а Он сделает, как нужно.

Уже несколько дней Майеры молились, чтобы Господь усмотрел необходимый для семьи участок земли, где можно было бы посадить картошку.

Утром Эрнст ушел на работу, уверенный, что Господь все устроит. Работал он на большом чугунолитейном заводе. Каждую весну завод за определенную

плату предоставлял рабочим вспаханную землю. Участки нарезали по спискам, кому где попадет.

- Ну и где нам досталась земля? – спросила Эрика, как только муж переступил порог.
  - На бугре.
- На бугре?.. ахнула она.
   Ай-ай-ай!.. Что же мы будем делать? Как будем поливать?

Вода для полива огородов текла из труб по канавам, и направить ее на бугор было просто невозможно.

- Не переживай раньше времени, поспешил успокоить жену Эрнст,— на бугре ведь тоже кто-то должен сажать. Не нам, так кому-нибудь другому достался бы этот участок. Бог знает, что делает, будем надеяться на Него и не унывать.
- Хорошо тебе, ты так спокоен!
- И ты успокойся, улыбнулся муж. Все будет как нельзя лучше. Бог ведь слышит наши молитвы!

Общая посадка картофеля была объявлена на первую субботу и воскресенье мая. На эти дни администрация завода выделила для каждого цеха транспорт, чтобы всех желающих организованно отвезти в поле. А кто не мог поехать со всеми, тот добирался в поле самостоятельно.

В субботу все Майеры от мала до велика встали раньше обычного, готовые к выезду в поле. Отец перед молитвой сказал:

- Дети, сегодня нам предстоит серьезная работа. Участок у нас большой, как и семья, и посадить картошку мы должны за один день. Знаете почему?
- Потому что в воскресенье мы идем на собрание, – ответил кто-то из малышей.
- Потому что работать в воскресенье – грех, – добавили старшие.
- Совершенно верно. А чтобы успеть сделать все за один день, нам нужно усердно потрудиться. Сейчас попросим у Гос-

пода сил и мудрости на нашу работу, попросим, чтобы Он благословил семена и землю, чтобы дал урожай.

Молитва семейства была услышана. Картошку посадили дружно, с песней и в надежде, что Господь вырастит посаженное.

В той местности, где жили Майеры, лето было жарким и бедным на дожди. Огороды нужно было поливать. Делали это тоже организованно. У каждого цеха был свой график полива.

Когда на огородах зазеленели всходы, люди стали чаще поглядывать на небо в ожидании дождя. Но его все не было.

- Ты узнал, когда наша очередь поливать? спросила Эрика мужа.
  - Узнал.
  - Когда?
  - Завтра.
- В воскресенье? глаза Эрики округлились. Что же нам делать? Земля ведь такая сухая!..

За ужином Эрнст молчал, а Эрика взволнованно говорила о том, что земля сильно пересохла, и картошка не вырастет, если ее вовремя не полить.

Ну как, поедем на огород?тихо спросила она под конец.

Дети смотрели то на мать, то на сосредоточенного отца и ждали, что он скажет,

- Поедем, уверенно ответил Эрнст. Только не воскресенье. В воскресенье наше место среди святых, туда мы и поедем.
- Я согласна с тобой, –
   вздохнула Эрика, но что будет с картошкой? Такая жара стоит!..
- Будем молиться и надеяться, что Господь все усмотрит. Но поливать огород в воскресенье не поедем, решительно сказал Эрнст.

Утром Майеры всей семьей поехали на богослужение, в то время как рабочие из цеха, где работал Эрнст, поливали свои огороды.

День был жаркий и душный, но к вечеру подул ветер, на небе появились облака. Ночью ветер усилился. Грозно зашумели деревья. Молнии одна за другой разрывали ночное небо, покрытое тяжелыми грозовыми тучами. Глухие раскаты грома раздавались все ближе и ближе. Наконец по стеклам забарабанили первые крупные капли, и через несколько минут барабанная дробь перешла в шум сплошного потока воды. Дети Майеров мирно спали, а родители, стоя на коленях, благодарили Бога за услышанные молитвы.

— Это же настоящее чудо! — восторгался Эрнст. — Действительно, Бог не оставляет без внимания тех, кто надеется на Hero!

В понедельник утром Эрнст с женой поехали в поле посмотреть картошку. Печальная картина открылась их взору: кусты картофеля прибиты к земле и затянуты грязью. Поднявшись па бугор, они увидели, что их огород совсем не пострадал. Земля хорошо промокла. А зеленые кустики весело поднялись после дождя, радуя глаз своей свежестью.

Многие с завистью смотрели на участок Майеров и говорили:

- Как хорошо, что вы в воскресенье не поливали! А другие добавляли:
- Повезло вам, что огород на бугре достался...
- Секрет не в том, где наш участок находится, отвечал Эрнст. Мы молились Богу и надеялись на Его милость. Воскресенье дано нам для отдыха и прославления Бога, и мы считаем, что работать в этот день грех. А что участок на бугре, так весной никому не казалось, что это хорошо, все хотели на ровном месте получить землю... Бог благословил нас, и кто осмелится сказать, что это не так?

И. В.



### **ХРИСТИЯНИН**

Микита був неписьменною людиною, як і багато інших його односельчан. Але з хвилиною, коли він почав відвідувати євангельські богослужіння, в його душі появилося велике бажання навчитися грамоти. Йому було просто соромно сидіти на богослужінні, коли інші тримали співники, а він мусів кожну пісню вивчати напам'ять. Він знав, що письменній людині скрізь краще. Особливо він мав бажання іншим людям свідкувати про Христа, але коли він неписьменний, то що ж він може говорити. Треба ж звірити, знайти в Євангелії відповідні місця; пояснити, показати чорне на білому, щоб не було жодного сумніву.

За короткий час Микита досягнув своєї мети. Він навчився читати і тепер, ідучи на богослужіння, завжди ніс під рукою Біблію і співника. А коли їхав на поле орати чи сіяти, то ніколи не без друкованого ïхав Слова. Брав з собою книжку і в часі спочинку прив'язував коням до дишля опалку, а сам сідав на возі й читав. Коли їхав до млина чи на яр-

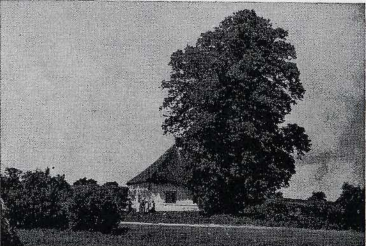
марок, - то також ховав до кишені Євангелію, бо знав, що зустрінеться з новими людьми, яким треба буде щось сказати про Бога.

Сьогодні Микита також збирався на ярмарок. Бажав продати свого коня, який почав чомусь дуже натуритися. Тому сьогодні Микита встав дуже рано. Поробив удома все, що треба, а коли сонце стало над коморою, він уже їхав верхом за село. Кругом нього зеленіли жита, а долинами стелився сивий туман. У траві дзвонили польові коники, співали перепелиці. Микита проїхав біля свого поля, поглянув на пшеницю, переїхав долиною недалеко Гончарового хутора і виїхав на головний шлях. Біля Гончарової хати стояли люди, мабуть, також збиралися на ярмарок. Висока липа стояла біля самої хати, трохи заслонюючи її від дороги. Трохим минув хутір, підігнав коня і почвалав риссю.

Приїхавши до міста, Микита завів коня на торговицю і прив'язав до паркана. Висипав з мішка привезену з дому конюшину, а сам сів під парканом. Чекав, поки хтось прийде і спитає ціну за його буланого. Кінь жував пахучі червоні квіти і йому було зовсім байдуже, що він може сьогодні перейде до свого нового господаря.

Торговиця почала заповнюватися людьми. З усіх кінців сходилися кремезні дядьки з довгими вусами, з кудлатими шапками, з сивими бородами. Везли вівці, свині, гуси, телята. Кожний мав щось купити чи продати, бо ж це тільки один раз на тиждень в їхньому місті ярмарок. З'явилося також

кількох худих, високих циганів, які розмахували батогами, галасували і бігали по торговиці. Один з них прибіг до Микитового коня, схопив його за голову, шарпав за гриву і пильно дивився в зелені від конюшини зуби. Потім підніс копито, щось там потиснув, потягнув за хвоста, штовхнув пужалном у правий бік і пі-



шов до інших коней, що стояли рядом під парканом. Обійшовши навколо торговиці, циган знову повернувся до Микити.

- Скільки просиш за цю шкіру? сказав циган, шарпаючи коня за гриву.
- Це не шкіра, а живий кінь, відповів спокійно Микита. — Ним ще можна робити, але я тобі його не продам. Продам його якомусь господареві до роботи, а не на перепродаж.
  - Скільки йому років? знову циган.
  - Цієї весни шостий рік пішов.
- Я його куплю, бо мені треба коня. Я не для перепродажі, а для себе. Потребую їздити. Розумієш?...
- Кажу, що не продам тобі, то й не продам, відказав твердо Микита. Я його сам викормив, пильнував і хочу його продати господареві. Це кінь не на гандель, а до праці. А ти не кажи, що купуєш для себе. Другого четверга приведеш його

сюди і будеш божитися, клястися, що викормив його з маленького лошати, що знаєш його, як свої старі чоботи. Не продам... йди собі до інших, коней багато.

Циган подивився на Микиту, сплюнув на землю і сердито відійшов. До Микити підступив якийсь селянин.

- Чи продаєте цього коня? запитався.
- Так, продаю.
- Скільки ж просите за нього?
- Сімдесят золотих.
- А скажіть так щиро, добрий кінь?
- Добрий, сильний і не дуже ще старий. Робити можна ще добрих кілька років.
- Пощо ж ви продаєте, коли добрий кінь? допитувався незнайомий селянин, оглядаючи коня.
- Тому хочу продати, що почав чомусь натуритися й кульгати на ліву ногу. Через це й продаю. Може, в кого іншого він поправиться, може... Я кажу правду, а ви собі дивіться.

Селянин заглянув коневі до рота, потиснув за хребет і відійшов.

До Микити присів знайомий сусід Савка, що й собі без жодного діла вештався по торговиці.

- Слухай, Микито, сказав Савка, коли будеш так продавати коня, то ти його ніколи не продаси. То ярмарок і так говорити, як ти говорищ, не можна. Про що ж ти сказав тому чоловікові, що твій кінь натуриться й кульгає? Де ж таке можна признатися? Тобі треба було казати, що купуєш поле, або судишся, чи потребуєш віддати податок. Де ж ти бачив... Це торговиця, і тут, як не збрешеш, то й не продаси.
- Я розумію, Савко, виправдовувався Микита, але іначе я не можу. Він питався мене, чому я продаю коня, то я йому і сказав. Правду сказав, бо так  $\epsilon$ .
- Але це ж ярмарок, Микито, торговиця, цигани, ліверанти...
- Добре, Савко, добре. Євангелія одна для всіх і навіть для циганів. І правда одна... А як ти думаєш, Савко, я повинен бути християнином тільки вдома, в церкві, а на торговиці ні? Тут маю казати неправду? Я не можу іначе, Савко... Почни ти читати Євангелію й побачиш, як тобі буде важко казати неправду, обдурювати когось. Я, як продам, то добре, не продам, поведу додому..

В тому часі до коня підійшов інший покупець. Так само він заглянув коневі до рота, шарпнув за гриву і наступив ногою на копито.

- Продаєте, дядьку, буланого? запитався.
- Так
- Скільки жадаєте? Але кажіть так, щоб не торгуватися. Я можу його купити. Мені треба до пари, бо й в мене  $\epsilon$  такий буланий. Кажіть...
- Та, дайте сімдесят п'ять і буде ваш, відказав Микита.

Селянин ще раз оглянув коня. Потім казав Микиті провести його по торговиці, а сам дивився, як кінь ходить.

- А скажіть, будь ласка, чи не хворіє він коли і через що кульгає на ліву ногу? Скажіть так похристиянськи, бо я бідний чоловік і купую його не для гандлю, а для себе.
- Останнього часу почав потрохи хворіти, але не часто. Раніш ніколи не хворів. Також накульгує трохи, як бачите. Це від минулого тижня.
  - − А які ще має хиби?
- Часом ще натуриться, але не завжди... Хочете, то купіть, я кажу правду... Я— християнин і кажу так, як  $\epsilon$ . Діло ваше. Не подобається, шукайте інших.

Савка стояв осторонь, посміхався з Микити, але не хотів торкатися чужої справи. Йому тільки було дуже цікаво знати, чи хто купить Микитового коня.

Селяни торгувалися. Давали один одному правиці, розходилися, але покупець таки знову вертався. Нарешті погодилися. Микита порахував гроші, зав'язав у вузлик і далеко сховав за пазуху. Взяв порожнього мішка під руку, а батога віддав новому господареві. А коли прощалися, вийняв з кишені маленьку брошурку і дав покупцеві.

Візьміть оце, якщо грамотні, – сказав. – Почитаєте вдома. Це релігійна книжечка... Про Бога пише.

Покупець сховав брошуру до кишені і подав Микиті руку.

– Дякую, дякую... Я, звичайно, неграмотний, але мої діти ходять до школи. Дам їм, щоб читали. Вони люблять книжки, отримують якісь газети. Дякую...

Від цього ярмарку минуло два роки. Микита давно забув свого проданого коня. Тепер мав іншого, високого, працьовитого. Була субота. Микита, впоравшись з роботою, сидів біля воріт, дивлячись на дорогу. З поля поверталися отари овець. За тополі панського двору сідало сонце. Микита сидів і не спостеріг, як за ним на стежці, що вела до лугу, йшло двоє незнайомих людей. Зрівнявшись з Микитою, старший вже мужчина сказав:

— Ви мене, напевно, не пізнаєте, але я вас пізнав. Пригадуєте, два роки тому я купив у вас буланого коня? Га?... Не пізнаєте? На торговиці... Ви мені тоді дали маленьку книжку. Оцю, бачите?...

Микита аж тепер пригадав.

- Так, пригадую, сказав. Прошу сідати. А як там буланий справляється? З нього був добрий конина, але мені треба було його продати. Знаєте, як то в господарстві...
- Справляється він добре, навіть дуже добре, казали на переміну прибулі. Ми, власне, прийшли вам подякувати за доброго коня. І не тільки за коня, а за щось більше. Ми дуже вам вдячні.

Микита дивився на прибулих людей, припрошував сідати на лавку біля воріт, але не розумів, за що б вони йому мали дякувати.

- Не маєте мені за що дякувати, казав. Я вам дав коня, а ви мені заплатили. І це все.
- $-\,$  A ось за цю книжку ми вам дякуємо,  $-\,$  казав один.
- Коли я тоді прийшов додому, то вечором і дав своєму синові її читати. Він читав, а ми слухали. Потім він знову читав і читав. Ця книжка зачепила наші серця. На кінці цієї книжки була якась адреса, ми туди написали листа і нам прислали більше різної духовної літератури, прислали Єван-

гелію. Наші діти читали нам цілими вечорами, а сусіди сходилися слухати. В сусідньому селі почули про нас люди, що також читали Слово Боже, віруючі. Вони прийшли до нас, зробили в нас євангельське зібрання... І увесь наш дім навернувся до Господа. Минулого року ми прийняли святе по вірі хрещення, а тепер вирішили прийти до вас і подякувати вам за це. Ми вас не знаємо, але думаємо, що ви наш брат у Христі...

Микита став на ноги. В очах його блищали сльози.

- Так, я ваш брат, сказав схвильованим голосом.
- Господь зробив чудо, що я й не сподівався. Забувся вже... Але, слава Йому. Він добрий наш Господь і знаходить Своїх дітей різними дорогами... А тепер ходіть до хати, ми раді таким гостям, своїм рідним у Христі.

Вони всі пішли на подвір'я. В хаті Микита розказав дружині про те, що зробив Господь. Від цього часу він ще з більшою старанністю розсівав друковане євангельське слово, бо переконався, що добре зерно ніколи не пропаде, але свого часу принесе бажаний овоч.

Михайло Подворняк.



Христианская семья

### Воспитание подростков

#### ПОЛОВОЕ ВОСПИТАНИЕ

### Кто должен говорить с детьми на тему о сексе, и когда следует начать это обучение?

Половое воспитание детей считается долгом родителей в том случае, если они в состоянии правильно справиться с поставленной задачей. Однако сегодня наблюдается тенденция освобождать родителей от ответственности буквально за все аспекты воспитания (или же са-

ми родители намеренно уклоняются от этой обязанности). Это неправильно. Лучше всего с самого раннего детства установить с ребенком открытые, честные и искренние взаимоотношения, которые будут способствовать его становлению и развитию все последующие годы. Только родители могут оказывать на своих детей влияние в течение всей их жизни.

За один вымученный разговор в преддверии вступления

человека во взрослую жизнь невозможно восполнить потребность ребенка в необходимой информации и руководстве по этому вопросу. Ни одна проформального грамма зования не в состоянии предоставить такие же возможности постепенного просвещения, которое в домашних условиях следует начинать с трех-четырех закончить накануне наступления у ребенка половой зрелости.

В нашей семье мы с большим трудом пытаемся осуществлять сексуальное воспитание нашей дочери. Ей уже
одиннадцать лет, но до сих
пор мы не говорили с ней ни о
чем конкретном. Может
быть, уже слишком поздно
начинать или все же у нас
есть время подготовить ее к
девичеству?

Конечно, ваша ситуация не идеальна, но вы должны сделать все возможное, чтобы помочь своей дочери понять, какие изменения ожидают ее в ближайшие годы. В норме родителям следует планировать свои назидательные беседы таким образом, чтобы завершить намеченную программу еще до того, как их ребенок вступит в фазу полового созревания (т. е., до начала периода ускоренного полового развития в раннем подростковом возрасте). Период полового созревания, как правило, начинается между десятью и двенадцатью годами для девушек и между двенадцатью и четырнадцатью годами для юношей. Когда дети достигают этого возраста, они обычно начинают испытывать сильное смущение и не желают говорить с родителями на тему секса. В этот период взрослеющие подростки обычно не допускают вторжения взрослых людей в свою личную жизнь, предпочитая дома не касаться сексуальной темы. Нам следует уважать их выбор. У нас есть всего лишь десять лет до начала этого периода, чтобы дать детям правильное представление о человеческой сексуальности. После установления твердого фундамента мы сможем быть только источником информации и совета, если ребенок захочет обратиться к нам.

Мы с мужем не считаем себя готовыми к разговору с детьми о сексе. Он думает, что этим должна заниматься школа, но мне кажется, что это наш долг. Может быть, мне все же следует заставить себя говорить с ребенком на эту трудную тему?

Несмотря на желательность получения сексуального воспитания в домашних условиях, нам приходится сталкиваться с ситуацией, когда многие родители не готовы к выполнению этой задачи. Они не могут и не хотят заниматься этим. Собственные проблемы в этом аспекте не позволяют им сделать это тактично и уверенно. На помощь таким семьям должны прийти организации, которые смогут просветить детей в вопросах воспроизведения человеческого рода. Я твердо убежден в том, что лучше всего с этой важной функцией справится христианская Церпоскольку она легко может учить не только человеческой анатомии и физиологии воспроизведения, но также законам нравственности и ответственности в вопросах взаимоотношений полов. К сожалению, многие церкви не хотят брать на себя ЭТУ ветственность, перекладывая ее на общеобразовательные школы как единственно возможный вариант.

Верите ли вы в «двойной» моральный стандарт, требующий от девочек сохранения девственности, в то время как мальчикам доступна сексуальная вседозволенность?

Совершенно определенно – нет. Ничего подобного нельзя найти и в Библии, которая должна быть мерилом нравствен-

ных стандартов. Грех есть грех, и неважно, кто его совершает, мужчина или женщина.

#### Каким образом можно воспитать в сыне здоровое отношение к вопросам пола?

Воспитание сексуальной дисциплины всегда было делом нелегким, даже когда общество осознавало важность сдержанности в вопросах взаимоотношений полов. Но теперь нашему обществу свойственно пренебрежительное отношение к нормам нравственности. Наши подростки вступают в мир, в котором высмеивается добродетель добрачной чистоты. Теперь даже супружеская верность не ценится так, как ценилась несколько лет назад. Сексуальная вседозволенность восхваляется со всех сторон – с подмостков театра, на телевидении и радио, в журналах и т. д. Секс используется для рекламы практически любого вида товара, начиная с зубной пасты и заканчивая сухими завтраками.

Дети и подростки не могут не слышать эти голоса. Секс сконцентрировал на себе все внимание современного общества, и родители не в состоянии защитить свое дитя от растлевающего влияния этой морали. Каким образом семья может противостать этим силам, действующим на впечатлительных детей?

При воспитании моральных устоев, в первую очередь следует установить здоровые взаимоотношения между родителями и детьми в ранние годы жизни ребенка. В этом случае можно надеяться, что в подростковом возрасте ребенок будет достаточно уважать и ценить своих

родителей, чтобы поверить их словам и принимать их советы.

Однако, к сожалению, уважения к родителям бывает недостаточно для того, чтобы принять правильное решение. Я твердо убежден, что детей следует учить абсолютному доверию Богу. Мы должны четко осознавать, что милостивый Бог любви, Которому мы служим, это также и Бог гнева. Если мы решим нарушить Его моральные установки, то пострадаем от определенных последствий своего поступка. Божьи духовные законы так же неизменны, как и Его физические законы. Если человек прыгнет с крыши двадцатиэтажного здания, он умрет, потому что его тело разобьется о землю. Намеренное нарушение Божьих заповедей грозит такой же катастрофой, ибо «возмездие за грех – смерть» (см. Рим. 6:23). Подросток, который знает эти истины, скорее всего, изберет жизнь нравственной чистоты среди развращенного общества.

# Что вы думаете о современном половом воспитании в школах?

Для детей из христианских семей или семей с твердыми моральными принципами правильсексуальное воспитание должно состоять из двух элементов. Во-первых, они должны знать анатомию человека и физиологию его репродуктивности. Во-вторых, на уроках следует обсуждать вопросы морального характера и ответственности во взаимоотношении полов. Эти составляющие никогда нельзя отделять друг от друга, если только к вопросам морали относиться серьезно! Знания в во-

просах пола без осознания ответственности неминуемо приведут к катастрофе! Информирование в области техники воспроизводства без воспитания правильного отношения к сексу и умения контролировать себя можно сравнить с ситуацией, когда ребенку дают заряженное ружье, не показав прежде, как им нужно пользоваться. Тем не менее в общеобразовательных школах вторую часть этого комплексного воспитания упускают из виду или сводят к минимуму.

Несмотря на стремление избежать морально-нравственных аспектов в деле сексуального воспитания, учителя, преподающие этот предмет, практически не в состоянии придерживаться нейтралитета в этом вопросе. Ученики, как правило, вынуждают их высказать свое мнение в этой области. «Что вы можете сказать о возможности вступления в добрачные половые отношения, мистер Бургесс?» И если мистер Бургесс отказывается ответить, он тем самым дает ученикам понять, что каждый человек вправе сам решать этот интимный вопрос по своему усмотрению. Не встав на защиту морально-нравственных устоев, он тем самым провозгласил сексуальную вседозволенность нормой жизни современного общества. Ученики, естественно, приходят к выводу о том, что имеют право решать и выбирать собственную линию поведения, и, скорее всего, в результате они постараются удовлетворить свои физиологические желания влечения.

Хочу подчеркнуть особо, что я не против полового воспита-

кин общеобразовательных школах при условии, что оба элемента этого предмета будут представлены должным образом. Однако я не хочу, чтобы половым воспитанием моих детей занимался учитель, который в этом вопросе придерживается нейтральных взглядов или просто не понимает, к каким последствиям может привести аморальное поведение. Я бы не хотел, чтобы впечатлительные дети услышали от такой авторитетной личности, как учитель, что традиционная мораль устарела, и мы в ней больше не нуждаемся.

Поскольку школы пока не готовы занять определенную позицию в пользу ответственности в вопросах секса и морали (возможно, социальный климат не позволяет им сделать это), заинтересованным родителям должны помочь организации, которые могли бы взять на себя сексуальное воспитание детей. Как говорилось выше, этим могут заняться церкви. ҮМСА (Христианская ассоциация молодых мужчин), YWCA (Христианская ассоциация молодых женщин) и другие общественные институты также могли бы помочь в этом вопросе. Пожалуй, нет более важной цели в деле дальнейшего становления нашей нации, чем воспитание моральной дисциплины подрастающего поколения.

(С письменного разрешения издателя печатаем часть из книги Д. Добсона «Правильное воспитание подростка». Полностью книгу вы можете заказать в издательстве «Библейский взгляд» e-mail: info@biblicalview.ru тел.(901) 320-01-91, (812) 320-01-91, г. С.-Петербург а/я 94 www.biblicalview.ru)



#### Из жизни церкви

### О БЛАГОТВОРИТЕЛЬНОМ ТРУДЕ

В детском лагере, проходившем неподалеку от г. Чапаевска Самбурской обл., трудилось 12 братьев и сестер из России и Америки. Лагерь проводился для детей местной школы-интерната возрастом от 13 до 18 лет. Детским учителем в этом лагере трудилась и Юля Ермакова из церкви «Свет Евангелия» г. Спокена. Детям, обделенным родительским теплом, верующие наставники рассказывали о Боге, о небе, о Библии, проявляя любовь на деле. Благодарность церкви за поддержку и молитвы, а нашему Господу – слава!

### ПРАЗДНИК ЮБИЛЕЯ ПЕРВОГО СЪЕЗДА ЕХБ

24—25 июля 2004 г. в церквах г. Спокена прошло празднование 120-летилетнего Юбилея со дня первого съезда ЕХБ. На торжественных богослужениях бр. С. Санников, из г. Одесса, представлял, краткую, историческую видео презентацию нашего братства и о Первом съезде проходившем ровно 120 лет тому назад в селе Ново-Васьевка, на котором был создан Союз баптистов Юга России и Кавказа.



Бр-я. С. Санников (в центре) с пресвитерами Б. Шива (слева) и А. Сердюк (справа), в церкви «Свет Евангелия».

