

#### Читайте в номере:

| От грешницы к святой Л. Киорогло             | 3  |
|----------------------------------------------|----|
| Как человек дает место дьяволу Б. Бондаренко | 8  |
| Злые святые М. Голубин                       | 13 |
| Грустный разговор В. Санин                   | 19 |
| Никакого чуда Е. Лихачева                    | 20 |
| Воспоминания из моей жизни К. С. Седлецкий   | 21 |
| Терпение Сандры Г. Чепмен и Э. Стэнфорд      | 24 |
| Практическое благовестие Ю. Сипко            | 25 |
| О самарянах Н. Водневский                    | 25 |
| Умственная лень А. Прохоров                  | 26 |
| Особый план Д. Козел                         | 27 |
| Вступление в брак В. Федорченко              | 30 |
| Від страждань до благодаті В. Слонопас       | 31 |

# Свет Евангелия

№ 4 (146) апрель 2021

<sup>1</sup> Начальнику хора. Псалом Давида. Сказал безумец в сердце своем: «нет Бога». Они развратились, совершили гнусные дела; нет делающего добро.

<sup>2</sup> Господь с небес призрел на сынов человеческих, чтобы видеть, есть ли разумеющий, ищущий Бога.

<sup>3</sup> Все уклонились, сделались равно непотребными; нет делающего добро, нет ни одного.

<sup>4</sup> Неужели не вразумятся все, делающие беззаконие, съедающие народ мой, как едят хлеб, и не призывающие Господа?

<sup>5</sup> Там убоятся они страха, ибо Бог в роде праведных.

<sup>6</sup> Вы посмеялись над мыслью нищего, что Господь упование его.

Пс. 13: 1-6

Ответственный за печать Дмитрий Волошенюк

© Все права закреплены за Богом. Используйте, копируйте и распространяйте все материалы из этого издания для исполнения повеления Христа:

"Идите по всему миру и проповедуйте Евангелие. Кто будет веровать и креститься, спасен будет; а кто не будет веровать, осужден будет" Марка 16:15-16

Предыдущие журналы можете читать по адресу: http://lightofthegospel.com/?page\_id=1523

# ОТ ГРЕШНИЦЫ

«Некто из фарисеев просил Его вкусить с ним пищи; и Он, войдя в дом фарисея, возлег. И вот, женщина того города, которая была грешница, узнав, что Он возлежит в доме фарисея, принесла алавастровый сосуд с миром и, став позади у ног Его и плача, начала обливать ноги Его слезами и отирать волосами головы своей, и целовала ноги Его, и мазала миром. Видя это, фарисей, пригласивший Его, сказал сам в себе: если бы Он был пророк, то знал бы, кто и какая женщина прикасается к Нему, ибо она грешница. Обратившись к нему, Иисус сказал: Симон! Я имею нечто сказать тебе. Он говорит: скажи, Учитель.

Иисус сказал: у одного заимодавца было два должника: один должен был пятьсот динариев, а другой пятьдесят, но как они не имели чем заплатить, он простил обоим. Скажи же, который из них более возлюбит его? Симон отвечал: думаю, тот, которому более простил. Он сказал ему: правильно ты рассудил. И, обратившись к женщине, сказал Симону: видишь ли ты эту женщину? Я пришел в дом твой, и ты воды Мне на ноги не дал, а она слезами облила Мне ноги и волосами головы своей отерла; ты целования Мне не дал, а она, с тех пор как Я пришел, не перестает целовать у Меня ноги; ты головы Мне маслом не помазал, а она миром помазала Мне ноги. А потому сказываю тебе: прощаются грехи ее многие за то, что она возлюбила много, а кому мало прощается, тот мало любит. Ей же сказал: прощаются тебе грехи.

И возлежавшие с Ним начали говорить про себя: кто это, что и грехи прощает? Он же сказал женщине: вера твоя спасла тебя, иди с миром» (Лук.7:36-50).

# КСВЯТОЙ

#### ТРОЙНОЕ БЛАГОСЛОВЕНИЕ

Е сли бы Господь явился мне, как некогда Соломону, и сказал: «Ты сегодня умрешь после обеда. Выбери тему последней проповеди в твоей жизни», то я бы выбрал эту проповедь. Потому что в этом тексте Священного Писания заключено то, что нужно каждому. Здесь есть все необходимое для души человека – и любовь, и доброта Божия, и призыв к нам.

Кто-то сказал, что счастье находится не вне нас, а в душе. Можно иметь шикарные дом, машину, но быть очень несчастным. Можно иметь хорошую зарплату, прекрасных и успешных детей, но быть крайне несчастным. Потому что счастье – это не вещи, которые мы имеем, а то, что находится в нас. Если в нас нет мира, радости и прощения, то не сможем априори быть счастливыми.

У меня в конспекте, как тема, написано: «От трижды грешной до трижды святой». История начинается с того, что грешница пришла в дом, но уходит она из него совершенно другим человеком: «Прощаются тебе грехи твои, вера твоя спасла тебя. Иди с миром. Ты пришла в этот дом без мира, с непрощенными грехами, без спасения, но уходишь с тройным благословением. Ты теперь другой человек. В твоей душе уже есть то, чего не было никогда».

Если в вашей душе нет мира и счастья, то вы не мо-

жете быть радостными христианами. Может, у вас все прекрасно (на собрания приходите, с детками сидите и Библию читаете), но если в душе нет того, что обрела эта женщина – мира, прощения грехов и спасения, – то вы не можете быть счастливыми детьми Божьими.

А как получилось, что эта женщина вошла в дом грешницей, а вышла оттуда трижды благословенной? Как может так просто и в такое краткое время неспасенный, обремененный грехами и внутренней проблемой человек войти в дом – и выйти совершенно другим?

Я знаю, что такое прийти к Богу грязным и выйти чистым, прийти к Богу с огромной тяжестью на плечах и получить легкость в душе. Нельзя приходить в дом Божий с тяжестью – и уходить с тяжестью. Нельзя приходить несчастным, непрощенным, без мира – и уходить в таком же состоянии. Иначе какой смысл твоего прихода туда? Мы идем на собрание, чтобы услышать голос Божий, обрести что-то новое.

#### ПРИЗНАЙ СЕБЯ ГРЕШНИКОМ

Эта женщина – грешница втройне. Во-первых, Слово Божье говорит, что женщина того города была грешница. Это Божий взгляд на ту женщину, оценка Господом ее состояния. Мы должны признать себя грешником и понимать, что Бог нас называет грешником.

Фарисей говорил про себя: «Если бы Он был пророк, Он бы знал, какая женщина прикасается к Нему, потому что она грешница». Каким бы ни был фарисей, но его точка зрения совпадает с тем, что думает Бог.

Эта женщина знала, что является грешницей, потому что ее последующие поступки показывают именно то, что она думала. Братья и сестры, сегодня люди не видят себя грешниками, хотя Бог, а также люди говорят: «Ты грешишь». Кто-то может напиться до поросячьего визга, валяться дома при детях и при этом говорить: «У меня с Богом все хорошо, и я от Него не ухожу». Другой идет к проституткам, платит деньги и

говорит: «Я после этого покаялся». Кто-то платит 20 долларов за час любви, приходит домой, обнимает жену и говорит: «Дорогая, так соскучился», и не видит в этом ничего плохого.

А Бог говорит: «Ты грешник!» И никакого покаяния не будет, никакого прощения до тех пор, пока человек сам себя не увидит грешником. Ему иногда говорят люди, жена, дети: «Это неправильно, ты грешишь», а он: «Ты на себя посмотри! Я раньше тебя в небо иду». Я видел такого человека однажды. Жена умоляла: «Перестань пить, дети видят», а он отвечал: «На себя посмотри! Перед Богом я лучше, чем ты».

Братья и сестры, человек никогда не обретет спасения и не услышит слова «прощаются тебе грехи твои», пока не перестанет винить других: «Меня обидела церковь», «Пастор ко мне не подошел». Послушайте, если вас толкнут на железнодорожные пути, то кто из вас останется лежать на рельсах, слыша, как поезд приближается, и говорить: «Он виноват, он толкнул меня сюда! Я не встану отсюда»? Мы быстро вскочим, убежим и потом уже будем разбираться, кто толкнул.

Сколько людей сегодня идут в ад, показывая пальцем на других: «Из-за него я в церковь перестал ходить»; «Из-за него я не приду больше на служение»; «А я уйду из этого хора, потому что регент не так посмотрел»; «Тот, кто работает с молодежью, не подошел к моему сыну»! Братья и сестры, поезд идет, и эти колеса раздавят именно меня, а не того, кто меня толкнул. Выкиньте обиды, которые обманывают и ведут в ад!

Женщина пришла и не винила того, кто ее сделал блудницей, не говорила: «Плохие родители были, плохая семья, я осталась на улице, меня совратили, меня изнасиловали в юности, и Бог допустил это. Он что, не видел меня?»

Сколько сегодня возмущения против Бога и против людей... Но она признала себя тройной грешницей: и в Божьих глазах, и в глазах людей, и в своих глазах. Только с этого начинается подъем. А следую-

щий шаг – нужно искать Иисуса Христа.

#### ищи иисуса

Написано: «Женщина того города, которая была грешница, узнав, что Он возлежит...» Она узнает, что Тот, Кого она ищет, находится в ее городе, недалеко. Бога надо искать, а дьявол сам приходит. Золото не валяется на дороге, но мусор. Если вы хотите найти что-то драгоценное – это надо искать; а то, что дешевка, будет везде. Включите телевизор – вам покажут не истину о спасении, а всякое непотребство, гниль, мерзость – то, что не нужно искать. Оно изливается на нас повсюду, но надо искать светлое, Бога, как эта женщина.

«Ищите Господа, когда можно найти Его; призывайте Его, когда Он близко. Да оставит нечестивый путь свой и беззаконник – помыслы свои, и да обратится к Господу, и Он помилует его, и к Богу нашему, ибо Он многомилостив» (Ис. 55:6-7). Возможно, ты мучаешься в себе, но этим никогда не спасешь себя. Из-за того, что съедаешь себя, ворота в небеса не открываются.

Многие люди пойдут в ад, хотя осознавали, что идут туда. Иуда пришел к первосвященникам и сказал: «Я предал Кровь невинную, я сделал плохо». Но он не тех искал, не к тем пришел. Первосвященники не дают спасение, у них его нет. Иди к Иисусу Христу!

Закхей искал Иисуса и залез на дерево. Может, было стыдно, неудобно, некрасиво, но он искал Его. Тот, кто ищет, находит.

«От одной крови Он произвел весь род человеческий для обитания по всему лицу земли, назначив предопределенные времена и пределы их обитанию, дабы они искали Бога, не ощутят ли Его и не найдут ли, хотя Он и недалеко от каждого из нас» (Деян. 17:26-27).

А где Его найти? Может быть, Он очень высоко и, может быть, очень далеко? Но Он на расстоянии миллиметра от ваших губ: «Если устами твоими будешь исповедовать Иисуса Господом и сердцем твоим веровать, что Бог воскресил Его из мертвых, то спасешься, потому что сердцем веруют к праведности, а устами исповедуют ко спасению» (Рим. 10:9).

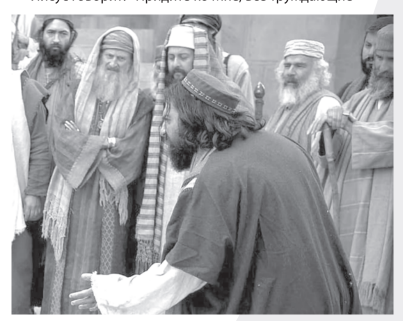
#### ПРИДИ!

Нужно не только знать, где Христос. Женщина узнала, где Иисус, и она приходит в тот дом. Грешница могла бы сказать: «Он в доме фарисея? Да меня оттуда выкинут, побьют камнями. Я боюсь туда приближаться. Я подожду, когда Иисус выйдет, выберу другое время, может, один-на-один…»

Как много людей смотрят: «Сколько человек в собрании? А кто проповедует? А какая музыка? А смогу ли я выйти? Мне не удобно... А как на меня отреагируют? Что я буду делать?»

Несмотря ни на что, нужно прийти к Нему. Грешница пришла. Узнав, что Он возлежит доме фарисея, женщина стала у ног Его. Было много страхов, ведь ее имя запятнано хуже некуда. Представьте: нужно прийти, войти в дом, где возлежали мужчины, и где все знают про нее. Надо пройти через эти страхи. А у нас очень много страхов, внутренних препятствий. Все это надо преодолеть и прийти к Иисусу.

Иисус говорит: «Придите ко Мне, все труждающие-



ся и обремененные». Пастор может быть не очень хорошим, и церковь может послужить не так, как мы ожидаем. Но придите к Иисусу – с грехами, с позором, со стыдом за все, что натворили. Надо сделать шаг веры и прийти к Нему, невзирая ни на что.

Иногда люди говорят: «Не давайте мне микрофон», или произносят молитву полушепотом, а после быстро вылетают. Стыдно? Послушайте, вы еще не готовы. С настоящим покаянием не смотрят, сколько людей, какие они, кто там сидит. Я к Богу прихожу, а не к людям, не к пастору. Я к Нему хочу, потому что с моей души этот гнет ни один пастор не снимет, и никто из людей не скажет: «Иди с миром, вера твоя спасла тебя».

#### ПЛАЧ ДУШИ

женщина стала позади, у ног, и начала обливать их слезами. Она не просто нашла Иисуса, не просто пришла в дом, где Он есть, но начала плакать у ног Его.

Братья и сестры, настоящее покаяние – это плач, слезы у Его ног. Я не верю в общие фразы и не верю, что можно выучить какие-то слова, выйти сюда со жвачкой, быстро произнести молитву и потом ждать, когда скажут: «А теперь можешь уже идти в новую группу для крещаемых», потому что ты вышел.

Настоящее покаяние – это плач у Его ног. Сколько же надо плакать, чтобы волосами потом вытирать слезы? Это не просто эмоции или жалость к себе: «Я, может быть, где-то тоже согрешила». Это был плач души, при котором она совсем не обращала внимание, что подумают другие.



Это состояние души, когда вам больно не потому, что кто-то что-то видел, заметил, а от осознания, что вся ваша жизнь перед Богом. Она такая неправильная, пустая, безжизненная. Вы спрашиваете себя: «Я вообще христианин или нет?» Если есть такое состояние, надо услышать голос Божий: «Придите ко Мне, Я вас наполню».

«Дом Израилев говорит: "неправ путь Господа!" Мои ли пути неправы, дом Израилев? Не ваши ли пути неправы? Поэтому Я буду судить вас, дом Израилев, каждого по путям его, говорит Господь Бог; покайтесь и обратитесь от всех преступлений ваших, чтобы нечестие не было вам преткновением. Отвергните от себя все грехи ваши, которыми согрешали вы, и сотворите себе новое сердце и новый дух; и зачем вам умирать, дом Израилев? Ибо Я не хочу смерти умирающего, говорит Господь Бог; но обратитесь и живите!» (Иез. 18:29-32).

Бог не хочет нашей смерти, когда мы говорим: «Это Бог неправ». Он говорит: «Разве Я неправ? Или это вы неправы?» Мы иногда пожинаем плоды – червивые, гнилые, страшные, отравленные, ядовитые. И думаем: откуда они в моей жизни? А может, наши пути неправильные, слова неправильные или мысли неправильные были? Может, мы все это сеяли, а потом говорим: «Господи, не дай, чтобы всходы были!»?

«Придите ко Мне, покайтесь и обратитесь, чтобы загладились грехи ваши». Придите, покайтесь! Время жуткое, последнее, мы даже не знаем, что будет завтра. Но как хорошо осознавать, что самое главное – когда Господь скажет, что тебе пора домой, - знать, что Господь в моем сердце, грехи прощены, Он дал мне спасение, я имею мир, поэтому я готов.

#### **МЕРА ЛЮБВИ И ПРОЩЕНИЯ**

Ноши и девицы, которые говорят, что влюблены, и что если девушка или парень вас бросит, то вы готовы броситься с моста... О, если бы вы так любили Бога! Если бы так влюблялись в Слово Божие, посвящали свою жизнь Тому, Кто дает вам вечность!

Иисус объясняет Симону – фарисею, который пригласил Его в дом, – что кому больше прощено, тот больше и любит. А чем мы отличаемся друг от друга? Я пришел к такому выводу – ничем, кроме того, кто из нас больше любит Христа, и кто из нас считает себя большим грешником.

Чтобы попасть в ад, достаточно одного греха, и Библия говорит: «Все согрешили и лишены славы Божьей». Может, вы воспитывались в порядочной, доброй семье, где папа был химиком, а мама физиком, учителем в школе, доктором наук. Кто-то был артистом, художником. Может, вам вкладывали лучший характер, воспитывали на Достоевском, Толстом, Тургеневе, Чехове, – все равно мы грешны, и у Бога есть достаточно оснований отправить нас в ад.

А почему к Богу такое разное отношение? Почему один кается – и остается верным до конца жизни, и лучше умрет под пытками, нежели отречется от Христа; а другого только кто-то обидел – и он уже уходит из церкви? Он опять в мире с бутылкой водки – его сильно обидели... Один человек подумал плохое про кого-то, осудил в сердце – и бежит к Богу, говорит: «Господи, прости меня, грешного!» А другой пьет грех, как воду, насмехается над Богом – и не видит в этом ничего страшного. И я прихожу к простому выводу:

каждый дает оценку себе сам, насколько он грешен перед Богом.

Павел говорит: «Верно и всякого принятия достойно слово, что Христос Иисус пришел в мир спасти грешников, из которых я первый» (1 Тим. 1:15). Апостол говорит о себе, что он именно тот, которому больше прощено. Он себя видит первым грешником, хотя не изменял, не воровал, не делал ничего плохого, но был непорочным по закону. Наша любовь к Богу возрастает от того, когда понимаем, насколько Он благ, и какие мы должники перед Ним.

Когда я это понимаю, то не смотрю, что кто-то хуже меня. Я не сравниваю себя с другими, а вижу себя перед Ним. И говорю: «Господи, я именно тот, кому прощено больше других». Дал бы Господь каждому из нас видеть свою вину, свой долг, свое нечестие и грехи, свою тьму перед Богом!

Когда предстанем перед Богом, я не смогу показать пальцем на вас, а вы не покажете пальцем на меня, но каждый даст отчет за себя. Сегодня же мы говорим: «Вот, он виноват... если бы не он... если бы не то...»

#### ОТДАВАЙ САМОЕ ДОРОГОЕ

Полюбив Бога, надо Ему отдать самое дорогое. Когда тебе прощены все грехи, надо взамен что-то отдать. Женщина взяла сосуд с миром (триста динариев – это примерно годовая зарплата), разбивает и начинает мазать Господа.

Если ты любишь, то отдаешь самое дорогое, и не говоришь: «Извините, я был сегодня в собрании, этого хватит»; «Извините, я сегодня две главы прочитал из Библии, и этого достаточно». Это глупость и фарисейство, законничество, когда с Богом складываются отношения, как в бизнесе: «Ты мне – я тебе». Это не любовь, а брак по расчету. Когда ты любишь кого-то, то готов все отдать для того, кого любишь. Поэтому женщина хранила, берегла, копила эту драгоценность для Господа, Которого нашла.

Мы порой не можем найти для служения людей, потому что они считают: «Я занят... Я не могу... А я работал раньше, а я отслужил... Я свое отдал... Я свое уже помог церкви, а сейчас у меня своя жизнь, я тоже хочу отдохнуть».

Если вы любите, то никогда не будете вести список того, что сделали для Христа, потому что если Он по-кажет вам Свой список, что Он сделал для вас, то вы от стыда сгорите. Каждое дыхание, каждое биение сердца именно Он дает мне. Я, в принципе, ничего не сде-

лал, если буду сравнивать себя с Ним. И эта женщина отдала все, что у нее было.

#### ПРИМИ ТО, ЧТО БОГ ДАЕТ

Ипринять то, что Он дает. Написано: «Прощаются тебе грехи». Когда Господь что-то дает – научитесь это принимать. Если Он говорит, что прощены тебе твои грехи, то примите это. Эта женщина не подумала: «Да, Он это сказал, но все-таки что подумают соседи? А вот я думаю: я такая грешница была, что не уверена, все ли грехи мои прощены…»

Да, мы согрешали, плохо вели себя, но если Господь дает, то нужно принимать Его дары. Я часто встречаюсь с молодежью, с братьями и сестрами, которые говорят: «Я не знаю... я молился, постился, но в душе какое-то сомнение, простил меня Бог или нет».



«Если исповедуем грехи наши, то Он, будучи верен и праведен, (что Он сделает?) простит нам грехи наши и очистит нас от всякой неправды» (1 Ин. 1:9).

Ты исповедал себя грешником? – Да.

Веришь, что Иисус, Сын Божий, пришел пойти на смерть ради тебя, и Его Крови достаточно смыть каждый твой грех? – Верю.

Тогда прими это и иди с миром, радуйся и перестань оборачиваться назад, копаться в прошлом. До-

верься Богу, выйди счастливым, уйди обновленным, с миром и радостью. Пусть в твоей душе распахнутся окна, и Бог наполнит Своей благодатью, миром и прощением!



Леонид Киорогло



#### То, что зависит от нас

Есть разные причины, изза которых человек может допускать дьявола в свою жизнь. Например, через волшебство, гороскоп, фильмы ужасов, демоническую музыку, любую греховную зависимость, сексуальное извращение. Этот список еще не полный.

Если написано в Библии, что мы не должны давать место дьяволу – значит, от нас что-то зависит. Есть то, что от нас не зависит. Например, мы не можем изменить погоду, но можем одеваться по погоде. Мы не можем остановить производство нездоровой пищи, но у нас есть выбор, какие продукты покупать.

«Гневаясь, не согрешайте: солнце да не зайдет во гневе вашем. И не давайте места дьяволу и не оскорбляйте Святого Духа Божия... Всякое раздражение и ярость, и гнев, и крик, и злоречие со всякою злобою да будут удалены от вас» (Еф. 4:26-31). Значит есть то, что зависит от нас, потому что здесь говорится: «Не давайте места дьяволу»!

Что значит давать место дьяволя? Это позволять злу проявляться через нас – через слова, тон, поведение. Сюда входит также любого рода вражда. Этим мы даем место, возможность дьяволу влиять на то, что окружает нас.

В английских переводах есть слово «foothold». Это как будто ступенька, место опоры, на которую можно поставить ногу. В других переводах написано не давать «шанса» или «возможности» действовать в вашей жизни.

Если Бог дает такое повеление – значит, есть то, что от нас зависит. Часто плохие поступки, неправильные действия мы списываем на дьявола. И говорим: «Это дьявол ви-

новат, он всегда во всем виноват». Но у нас есть определенное право, есть потенциал, сила не давать дьяволу возможности действовать через нас.

#### Обращение к верующим

Иеще – это слово обращено к верующим людям. Казалось бы: мы, верующие, с дьяволом ничего общего не имеем. Но здесь написано людям, которые «запечатлены Духом Святым», то есть спасенные, возрожденные. К неверующим дьявол и так имеет доступ, они – его территория.

Из контекста видно, что в этих стихах речь идет о поведении человека в гневе (крик, раздражение, все злые слова...). Мы даем место дьяволу – и параллельно оскорбляем Духа Святого.

Дальше подводится итог: «Облекитесь во всеоружие Божие... наша брань не против крови и плоти, но против... духов злобы поднебесной» (Еф. 6:11-12). Человек находится в реальной борьбе с духовным миром, в духовной брани против злых духов. Но у нас есть всеоружие Божие, чтобы влиять, защищать и не давать место дьяволу в нашей жизни.

Нам легче обвинить дьявола или человека, который нас спровоцировал, чем осудить себя и признать: «Я позволил дьяволу действовать через мои уста». Гнев, крик, злоречие – это первый путь, которым дьявол проникает в нашу жизнь.

«Все испытывайте, хорошего держитесь. Удерживайтесь от вся-кого рода зла» (1 Фес. 5:21-22).

На кого возлагается ответственность? На людей. От зла можно удерживаться.

Есть разные виды зла. Например, можно проявлять зло физически, словами или мыслями. Все начинается с мыслей, но иногда мы сначала реагируем, а потом думаем. Какой вид зла чаще всего проявляется у вас?

«Не воздавайте злом за зло или ругательством за ругательство; напротив, благословляйте, зная, что вы к тому призваны, чтобы наследовать благословение. Ибо, кто любит жизнь и хочет видеть

добрые дни, тот удерживай язык свой от зла и уста свои от лукавых речей» (1 Пет. 3:9-10). Кажется, все мы любим жизнь, хотим видеть добрые дни. А умеем ли удерживать язык от зла? Есть метод: «Ищи мира и стремись к нему, потому что очи Господа обращены к праведным и уши Его к молитве их» (ст. 11-12). Уши Его обращены к молитве людей, но лице Господне обращено против говорящих и делающих зло.

Не воздавайте злом за зло. Естественный рефлекс плотской природы – воздать болью за боль. А что говорит Библия? «Благословляйте, зная, что вы к тому призваны». Не заслужил человек доброго слова, в плохом ли вы настроении – благословляйте. Это наше призвание!

#### Место дьяволу через слова

I так, первое – это наши слова. Мы унижаем, оскорбляем, говорим грубо, кричим, орем. Удерживайся от зла, стремись к миру любой ценой!

«Всякий человек да будет скор на слышание, медлен на слова, медлен на гнев, ибо гнев человека не творит правды Божией» (Иак. 1:19-20). А как мы любим правду – сражаемся за правду, кричим за правду! Никогда наш человеческий гнев не

произведет справедливость, за которую мы сражаемся.

Нас плохо слышат. Надо кричать громче: «Да я за правду рубашку порвал». Зачем тратить пуговицы? Гнев и раздражение не способны угодить Богу. В таком состоянии человеку нельзя принимать решения.

Ужасно представить, что я сам могу позволить дьяволу сидеть у меня на шее, шептать на ухо и регулировать громкость. Нам, верующим людям, важно понимать: когда мы грешим против человека, то, в первую очередь, грешим против Бога и Духа Святого. Это должно останавливать, так как мы оскорбляем Духа Святого.

Когда мы едем по дороге и видим полицейского, то сразу пристегиваемся, на тормоза нажимаем. Точно так же и с Духом Святым. Мы иногда забываем, что Дух Святой всегда внутри нас. Он всегда все видит и слышит! И каждый раз, когда мы неправильно реагируем, то оскорбляем Духа Святого.

Поэтому через слова, тон разговора, мысли мы можем давать дьяволу право влиять на нас. Дьявол пытается проявляться через нашу плоть, чтобы повлиять на нашу душу, лишить мира и радости. Гнев – это эмоция. Он не всегда плохой, потому что и Бог гневается. Но когда в гневе даем свободу неправильным словам, тону, поступкам – то это трагично, греховно и разрушительно.

Я говорю не об одержимости, когда демоны живут в людях. Иногда человек, который запечатлен Духом Святым, позволяет дьяволу действовать и проявляться через себя. Если бы мы это помнили, то бодрствовали бы, и многие конфликты прошли бы мимо нас. Нужно видеть духов злобы поднебес-



ной, которые пытаются разрушить нас внутри.

## **Место дьяволу через непрощение**

В торой пункт – это непрощение. Оно культивирует гнев, раздражение внутри человека, и это тоже дает место дьяволу.

«Гневаясь, не согрешайте: солнце да не зайдет во гневе вашем» (Еф. 4:26). В новом переводе написано: «Пусть ваш гнев пройдет прежде, чем зайдет солнце». С кем-то поссорился – и понимаешь, что ты был неправ. Но тебя обидели, обманули, бросили, и ты в этом зле ложишься спать. До конца дня реши этот вопрос, закрой его, потому что ты христианин, поэтому должен отпустить и простить.

Чаще всего гнев – это реакция на обиду. Как часто должен человек прощать? Помните, сколько раз в день? Семь умножить на 70 – вот количество прощений. А как быстро? Остынь до конца дня. Но удерживайся от зла, не поддавайся ему, потому что злой человек никогда не захочет примириться в тот же вечер.

Первая реакция: «Я не злой, меня просто достали». Сорваться может любой, резко отреагировать, кричать, злословить. Но дальше у каждого есть выбор: оставаться злым или извиниться. Дать место дьяволу, стать на его подножку – или извиниться, покаяться и закрыть ему доступ. Мы можем покаяться и отвергнуть обиду – или же размышлять о ней, копаться в ней. В других переводах написано, что мы культивируем горечь. Моешь посуду, едешь за рулем и думаешь, думаешь. Тебя распирает, раздувает, ты уже горишь! Пламя поднимается, ты уже горишь во гневе, теряешь контроль. Люди во гневе совершают недопустимые, сумасшедшие поступки. Ими управляют другие силы! Потому что дали место дьяволу.

Обычно в порыве гнева человек говорит, говорит, говорит. Вроде разошлись по разным комнатам. Вернулся. Опять разошлись. Но вспомнил – и кричит с другой стороны дома. Уже разъехались! Расстреливают смс-ками! Так ведет себя человек, который дал место дьяволу. И Библия возлагает на нас ответственность остановиться и остыть.

Особенно опасно поступать так при детях, это разрушает их психику. Мы потом можем сожалеть, извиняться, но дети травмированы! Вы даже не представляете, что план дьявола – разрушить для детей авторитет матери или отца.

#### Прощать быстро

Е сть поговорка: «Это нужно переждать» (по-англ. «sleep on it»). То есть, переждать хотя бы до утра, помолчать, подумать над случившимся. А Библия говорит не ложиться спать во гневе, успеть до захода солнца примириться.

Некоторые могут сказать: «Мы там в обед поссорились, прощать надо, но у меня есть пару часи-

ков». Прощать нужно сразу. Иисус Христос, когда висел на кресте, не ждал захода солнца. И прощенья у Него никто не просил. Он прощал в агонии боли. И нам не обязательно ждать вечера.

Просит прощения иногда не тот, кто виноват, а тот, кто больше дорожит отношениями. Эта истина меняет многое. Если вас не прощают – это их выбор дать место дьяволу.

«Но как же я могу так быстро?» Сам ты, конечно, не можешь, никто от тебя этого и не ждет, ведь мы плотские люди, не такие хорошие, как нам кажется. Но мы полагаемся на Иисуса Христа. Все могу в укрепляющем меня Господе. Дух Святой, Который живет в нас, даст силу и способность простить. Помни, сколько Бог тебе простил. Поэтому мы не имеем права не прощать других.

Здоровый человек реагирует на боль. Например, вы внесли занозу в палец – и организм реагирует. Боль, дискомфорт. Вы сразу пытаетесь вытянуть занозу. Но у вас есть выбор оставить там инфекцию.

Вы никогда не спрашивали того, кто ударил себя по пальцу, зачем он себя молотком ударил? «Как зачем? Я не хотел». Продолжая работать, такой человек прячет палец, пото-



му что боится причинить себе боль. Есть болезнь, при которой люди не чувствуют боли и не умеют остерегаться (например, при проказе). Если у них начинается какое-то заражение – нет реакции. И тело начинает разлагаться.

Так бывает, когда мы в гневе. Крик, зло, раздражение, унижения! Мы начинаем все громить при детях, при посторонних... Зло кипит, дьявол занял место! А потом – словно ничего и не было.

Человек привыкает к такому состоянию, привыкает, что дьявол – как бы квартирант стабильный... Звучит очень страшно: ему место всегда есть. Легально, оформлено, признано, нормально. Такой человек не воюет против него, не противостоит. Но нет, надо осознать свою беспомощность – и взывать к Богу в молитве и покаянии!

## **Признание** своей духовной проказы

Одно из противоядий дьяволу – идти и каяться перед Богом и перед человеком, потому что ты в первую очередь оскорбляешь Духа Святого.

Как хочется сказать: «Господи, очисти, я прокаженный!» Но не все диагнозы нам нравятся. Иногда мы игнорируем предупреждения врачей и уходим. Через пару лет нас уже привезут. И поставят диагноз. Признание: «Я духовно прокаженный».

Как вам нравится такое заявление: если ты не прощаешь, то тоже виноват? Когда нас обидели, мы просто уверены, что виноват обидчик? А давайте посмотрим чуть поглубже. Если ты не прощаешь, то тоже виноват. Не в том, что обидел, а в том, что не простил сразу, не отпустил. Почему? Мы читали вместе:

«Гневаясь, не согрешайте». То есть человек, когда пребывает в этом состоянии, начинает грешить, дает дьяволу действовать через его уста. Это вскрывает нашу гордость.

Призвание христианина: первый совет – прощать, совет номер два - прощать быстро, и совет номер три - прощать даже тогда, когда не чувствуешь, что хочется прощать. Когда мы не прощаем, то видим себя жертвой и, вроде бы, имеем основания не прощать. Но если бы мы видели перед собой жертву Иисуса Христа, то скорее выходили бы из состояния жертвы. Но если бы мы перевели фокус с себя, то перестали бы заниматься профессиональной саможалостью. «Меня обидели, я несчастный...» Но переведи фокус на жертву Иисуса Христа – и исцелишься от такого состояния. Нет, ты не жертва. Ты можешь быть полноценным человеком, внутренне полностью здоровым благодаря Иисусу Христу.

Мой сын очень быстро просит прощения. Он может поступать неправильно, даже иногда раздражать, доставать. Но он быстро просит прощения. К этому нужно стремиться. Этот рефлекс необходимо вырабатывать.

Сорваться, снова повторю, может каждый. Но если не извиняешься, не каешься – это разрушительно. Друзья, прощайте, даже если кажется, что обидчик просит у вас прощения притворно, не искренне. У него свои мотивы. А вы отпускайте во имя Христа Иисуса.

#### Принцип накопления

Точему важно прощать быстро, друзья? Потому что идет накопление. Это очень важный принцип, который нужно по-

нять всем верующим. Когда ты не простил человека, то этот «кирпич» остался внутри. Представь, что на шею тебе повесили сумку, и там кирпич лежит. На следующей неделе снова что-то сделают нехорошее по отношению к тебе. Какую-то мелочь. Но твое сердце уже ранено, ты уже жертва, и эта мелочь становится чем-то весомым. Еще один «кирпич» в сумку. И ты уже согнулся.

Тебе 10 кирпичей положили. И дальше любая мелочь – словно маленький камешек в сумку. А люди несовершенные. Ты же не снял свои обиды, не отдал, не отпустил. Носишь, уже пригнулся к земле. Собираешь и носишь. Процесс накопления. А по-

том так тяжело эту сумку снять! Чем больше ты набрал, тем тяжелее ос-

вободиться.

Вот к чему скорость прощения. Нужно быстро прощать. Не через неделю, потому что за это время еще столько обид накопится, что собъешься со счета, за что прощать. А непрощение – это тупик. «Если возможно с вашей стороны, будьте в мире со всеми людьми» (Рим. 12:18). Подразумевается, что с некоторыми невозможно быть в мире, потому что они выбирают не прощать, не исправлять отношения, не подавать руки. Но ты со своей стороны сделай все, что должен, чтобы примириться. «Праведность ведет к жизни, а стремящийся к злу стремящийся ко злу – это пребывающий в непрощении, во гневе, который не извиняется, не рушит то основание, на котором сидит дьявол.

Какой же выход из этого состояния? Во-первых, это признать диагноз. Возможно, духовно прокаженный. Пока ты его не признаешь, абсолютно ничего не изменится. И только признав диагноз, ты можешь идти к врачу и просить о помощи. Сейчас мы говорим о небесном Враче, когда приходим к Нему и говорим: «Господь, Дух Святой, прости. Тебя оскорблял, Тебя обижал, Тебя в первую очередь».

«Бодрствуйте и молитесь, чтобы не впасть в искушение: дух бодр, плоть же немощна» (Мф. 26:41). О каком искушении идет речь? Сексуальное, финансовое искушение?

#### Два искушения

К огда приходит в жизнь зло, обида, горечь, удар со спины, у вас есть два варианта. Первый – искушение отказаться от Бога и убежать в момент боли и зла. Это то, что сделали ученики. Написано: все разбежались, оставили Его.

Встретили зло, трудные обстоятельства, страх, боль, несправедливость. «Это такой Бог? Я в Него верил, а вот что происходит в моей жизни!» Молитесь, чтобы не впасть вам в искушение, чтобы никогда не уйти, не отказаться, не оставить Бога.

Второе искушение, самое большое для всех людей – это искушение во время отношений с людьми.

Арестовали Иисуса. Петр сра-

зу отреагировал: махнул мечом, отрезал ухо. Человек не устоял в искушении. Была неправильная реакция на зло, на боль, на несправедливость, на обиду. И другая реакция – Иисус спокоен.

Молитесь, чтобы вам не впасть в

«...огрубело сердце людей сих» (Мф. 13:15). Огрубело – это когда люди привыкли не прощать, не извиняться. Но есть другая перспектива. В Божьем присутствии пророк Исаия говорит: «Я осознал и сказал: "Горе мне!.. я человек с нечистыми



искушение, когда оскорбят. Молитесь, чтобы не впасть в искушение, когда на вас будут кричать, орать, обзывать, унижать. Дух бодр, плоть немощна. Гневаясь, не согрешайте, не давайте место дьяволу. Сам не можешь простить, тебе нужна помощь свыше. Дух Святой, Который в тебе, дает силу и потенциал каждый день реагировать правильно на искушения. Вот о каком искушении, друзья, идет речь.

Поэтому нам сегодня важно отпускать. Есть одно выражение, которое показывает, почему нам важно молиться о том, чтобы мы правильно реагировали на обиды: «Молитва не изменит действий ваших близких, но изменит вашу реакцию». Вот почему написано молиться, чтобы не впасть в искушение.

устами"» (Ис. 6:5). Осознал он свою духовную проказу в Божьем присутствии.

\* \* \*

Давайте обратимся к Богу: «Господь, я духовно прокаженный, я не хочу давать место дьяволу. Я прошу, Господи, очисти меня во имя Христа Иисуса! Я буду прощать! Не хочу быть в таком состоянии! Я хочу чувствовать, Господи, Твою боль! Не хочу причинять людям боль! Освободи меня! Дай мне радость, мир и покой во имя Христа Иисуса! Аминь».



Богдан Бондаренко

Сразу оговорюсь, что я против вседозволенности и греховной свободы. Один из тружеников на ниве Божьей подчеркивал, что самые большие проблемы в поместных церквах он встречал на почве «святости». Ведь зачастую эта война ведется по плоти.

# 3Abie CBATbie

#### ЗА СВЯТОСТЬ... НО СО ЗЛОБОЙ

Нушая сие братьям, будешь добрый служитель Иисуса Христа, питаемый словами веры и добрым учением, которому ты последовал» (1 Тим. 4:6).

Вопрос: если служитель Божий, который заботится о том, чтобы не задавить церковь ненужными запретами (согласно контекста указанной цитаты), называется добрым, то как называется тот, кто действует наоборот?

Антоним к слову добрый – злой. Мы будем говорить о злых, однако не о простых людях, а о тех, которые борются за святость, но со злобой. По крайней мере, им так кажется, что они выступают за чистоту и святость. Но их злобность является ярким признаком ложной духовности.

Мы сами по себе злые. И даже самый добрый из нас содержит в себе злую природу. Но и отъявленные злодеи под воздействием Евангелия становятся служителями добра. Так, неистовый гонитель церкви Савл после встречи со Христом превращается в носителя добра и любви.

Друзья, Бог оказал нам великое доверие быть носителями Евангелия – доброй, благой вести. Но что толку от наших пламенных и правильных речей в борьбе за святость, если в сердце зло? Итак,

чтобы нам понести в мир Евангелие, люди должны увидеть, что эта добрая весть сделала нас добрыми. Каким бы правильным и святым человек ни казался, без христианской доброты вся его духовность превращается в фальшь и бессмыслицу.

#### ОКСЮМОРОН

Зпые святые. Это оксюморон, то есть несочетаемые слова, как, например, чистая грязь, живой труп. Понятно, что злых святых не бывает. Святость без доброты теряет смысл: либо святой, либо злой.

Как же достигать доброго состояния и доброго служения? Согласно прочитанной цитаты, нужно напитаться словами веры и добрым учением. Если ты недостаточно добрый, то перепроверь свое питание.

Чем ты поглощен, на чем сконцентрирован? Это церковные каноны, менталитет, традиции, стереотипы праведности, второстепенные темы организационных вопросов церковной жизни? Или же твое основное внимание приковано ко Христу и к Его доброму учению? Поглощенность добрым учением делает Божьего служителя добрым.

Христос предложил доброе учение, которое затмило жизнь по букве закона, показав дух закона.

...У начальника синагоги Иаира смертельно заболела дочь. Вся надежда на молодого раввина. И вот по большой просьбе Иисус идет



к нему в дом исцелять дочь. Вдруг процессия незапланированно останавливается. «Кто ко мне прикоснулся?» – спросил Учитель. И эта женщина призналась. Она страдала женской болезнью уже 12 лет.

Для Иаира наступил трудный момент. Как теперь вести Учителя в свой дом, когда Он осквернился от прикосновения ритуально нечистой женщины? А знания, что это Сам Бог во плоти, еще не было, иначе Иаир понял бы, что от прикосновения к Самому Богу очищаются, и Сын Божий не осквернился, не нарушил закон. Христос мог бы не оглашать эту женщину. Однако

нужно было не только ее ободрить, но и заставить начальника синагоги многое переосмыслить. Что для него сейчас окажется важнее: служение букве, но без понимания духа Писания, или жизнь дочери? Перевесило второе. Это и спасло дом Иаира от горя – Христос воскресил девицу.

#### ОРУДИЕ ЛЖЕСВЯТОСТИ

умаете, один Иаир нуждался в евангельской реформации мышления? Разве сейчас нет такой нужды в наших церквах? Но не все начальники синагог были согласны на такие перемены.

Скажем и о другом коллеге Иаира. Субботу нарушать было нельзя. Это предписание Моисеева закона, исполнение которого даже не обсуждалось, но оно обросло человеческими постановлениями, которые расходились с Божьей волей, изложенной в этой заповеди. Однако люди не разобрались, для чего Богом была дана суббота. Они превратили ее в свод правил и предписаний. И главными хранителями такой субботы была партия фарисеев.

Однажды в субботу Иисус учил в

одной из синагог. Вдруг Его добрый и сострадательный взгляд упал на несчастную сгорбленную женщину. Свой недуг она несла уже 18 лет. Христос подозвал ее и властным словом освободил от болезни. Женщина сразу же выпрямилась. Уникальное чудо и великая радость!

Но не всем стало хорошо на душе. Плохо сделалось ревнителю преданий. Начальник синагоги был недоволен и решил сделать замечание: «Есть другие дни недели для исцеления, тогда и приходите». Какой на вид святой, но какой же он злой! Для него установленные правила оказались превыше сострадания, милости и доброты. Религиозные, но человеческие постановления могут стать убийственным орудием лжесвятости.

Упаси нас Бог от такой святости! Этот служитель мертвых запретов видел не боль и радость исцеления, а лишь нарушение принятого понимания праведности.

#### ШТАНЫ ИЛИ СЕСТРА?

Как-то мне друг рассказал про своего друга-служителя. Тот подвозил на машине верующую женщину. Вдруг она воскликнула:

«Штаны, штаны!» Причиной такого негодования стала сестра, которая проезжала на велосипеде в штанах. Она ехала на работу, где брюки, как спецодежда, были самыми подходящими для ее трудовой деятельности. Брат-водитель спрашивает: «Где штаны? Это же сестра, а не штаны».

Одна смотрит – и видит штаны на сестре. Другой смотрит – и видит сестру, которая едет на работу.

Мне врезался в память

один очень неприметный фрагмент из юности. Я ехал утром на автобусе в институт. И вдруг увидел сестру из нашей молодежи. Она меня тоже увидела, и мы знаками поздоровались. Мне тогда было все равно, кто во что одет. Я радовался, как ребенок, что увидел родного по духу человека. Интересно, что она при встрече засвидетельствовала то же самое.

А бывает и наоборот, когда от «святости» хочется бежать, если она в кавычках. Запомните: либо святость будет заключена в доброту, либо в кавычки. Как-то на одной свадьбе я испытал раздраженное противодействие нашему доброму праздничному и торжественному настроению. Потом ко мне поступила обличительная записка. Я так и не понял, что же на свадьбе идет не так. Потом тот человек подошел ко мне во время перерыва на сцену и начал резко обличать. Я указал, что сейчас сюда направлена камера с прямой трансляцией, и на нас смотрят люди из разных стран. Однако ревнитель мне сказал, что ему все равно, сославшись на текст, что мы должны наступать на всю силу вражью.

Это было сказано Христом в контексте наделения учеников властью изгонять бесов. Но обличителя захлестнуло настолько, что он уже плохо различал, где бес, а где брат во Христе. Мне жалко людей, которые в борьбе за чистоту вошли в злое состояние и пытаются его оправдывать библейскими текстами.

Я предложил поговорить с тем человеком по Писанию после свадьбы. Но он резко ответил: «Тебе Библия не нужна». Было много эмоций, его успокаивали родственники. Но я до сих пор не понял, что было не так. Я бегло просмотрел эту свадьбу в Ютубе со стороны – и



не нашел чего-то скверного, греховного или неприличного.

#### ЗЛЫЕ ГЛАЗА

Ногие ревнители чистоты и святости не понимают, что в таком состоянии ни о какой святости не может быть и речи. Както я проводил брачный пир, на котором попросили слова уважаемые старицы. Трудно было назвать это поздравлением. Много было сказано правильного и возвышенного. Только вот моя жена шепотом спросила: «А почему у нее такие глаза злые?» Потом последовали обличения современного христианства.

Мне после этого сказали: «Это старость, надо делать скидки на возраст». Я очень хочу быть уважительным к старости и снисходить к возрасту. Но пожилые люди бывают разными.



Я очень любил бабушек – сестер моего дорогого дедушки. Как с ними было легко! Мои самые светлые минуты детства связаны с их позитивом. Они притягивали, словно магнит. Я ловил себя на мысли, что мне даже с ними интереснее, чем с молодежью, хотя молодежная жизнь казалась самой привлекательной.

В сердце я уважительно отношусь к седине. Но говорите, пожалуйста, о страдальцах ненавязчиво, не раздраженно, а с любовью, с добрыми глазами. В этом холодном мире обледеневшие души тянутся не к авторитетам и высоким идеям, а к согревающей любви.

Если же человек в стремлении к духовности и святости теряет искру любви, то такую духовность нужно срочно перепроверить. Она превращается в лжедуховность. Доброта же творила удивительное в ранней церкви, была признаком настоящей и неподдельной духовности.

#### муж добрый

О днажды на заре христианства в полумиллионной Антиохии сирийской произошло потрясающее пробуждение. В ре-

зультате ко Христу обратились сразу два несовместимых лагеря: обрезанные иудеи и необрезанные язычники.

Эта ситуация озадачила даже Апостолов. Ведь эти два лагеря тысячелетиями друг с другом не садились и поужинать вместе. Встал вопрос: кого направить за 500 километров в эту непростую обстановку? Здесь нужен особо духовный и мудрый че-

ловек. Но и апостолам трудно отлучаться из Иерусалима: было много работы в эпицентре христианства.

И вдруг предложение: Варнава. Прозвучала потрясающая характеристика: «Ибо он был муж добрый и исполненный Духа Святого и веры» (Деян. 11:24). А разве этого хватит, чтобы разрешить такую трудную

задачу – совместить несовместимое в одной церкви? Оказалось, что достаточно.

Когда Варнава пришел в Антиохию, то увидел благодать Божию. Не проблемы, не разность культур, не чужой менталитет, не какие-то несовместимые традиции, не штаны. И он возрадовался.

Первым делом он убеждал всех держаться Господа искренним сердцем: «И приложилось довольно народа к Господу» (Деян. 11:24). Более того, верующие именно этой церкви получили впервые прозвище «христиане», а впоследствии стали материально участвовать в поддержке Иерусалимской общины.

Именно эта церковь стала первой духовной практикой апостола Павла. Эта община стала миссионерской, благословляя апостолов на труд благовестия, перевернувшей языческий мир. Кто же возглавил эту благословенную церковь? – Добрый человек Варнава. Как много могут добрые люди, исполненные Духом Святым и верой!

#### ПРАВИЛЬНАЯ АТМОСФЕРА

Тобы успешно развивать дело Божье в церкви, нужно, во-первых, создать благоприятную, добрую атмосферу. В такой уютной, здоровой обстановке духовное питание и важные истины воспринимаются намного лучше и продуктивнее.

В одном молодежном лагере мы решали, чем займем людей в первый вечер. И вдруг кто-то предложил: «А давайте с ними пообщаемся на равных, что-то расскажем интересное. Создадим дружескую атмосферу». Этот вечер действительно получился веселым и интересным. Было так хорошо, что даже забыли про костер. Зато на следу-

ющий вечер мы подняли один из самых серьезных вопросов узкого пути следования за Христом. Я не забуду этот вечер. Уже полночь, а народ, человек 400, не расходится. Когда мы закончили общение, ребята и девчата стояли, продолжая рассуждать. Мы хорошо понимали, что для второго серьезнейшего вечера нам помог первый, который казался бесполезным и мало назидательным.

А бывает наоборот: кто-то борется за святость, обличая и гоняя молодежь за внешний вид, строго выговаривает, запрещает поиграть в мячик, а успеха нет. Одна из возможных причин безуспешности – это отсутствие благодатного микроклимата, который создается добрым отношением. И когда нет этой атмосферы, мы теряем молодежь. Обычно все списывается на то, что «они возлюбили этот мир».

Один пресвитер приехал в другую местность и зашел в молитвенный дом. Там сидела девушка. Он догадался, что это была сестра из молодежи, ее юбка была выше ватерлинии этикета. Пресвитер подсел к старице, спрашивает: «Что вы думаете об этой девушке?» Старушка всмотрелась и говорит: «Мерзость на святом месте». Служитель подошел к девушке и мягко заговорил. Спросил, что она думает о той старушке. Девушка ответила: «Злая бабка». На вопрос, какие у нее чувства или желания, девушка сказала: «Прийти в собрание в юбке, которая еще короче».

Пресвитер поговорил с ней по-доброму, даже не касаясь вопроса внешности. В итоге сестра сказала: «На следующее собрание я одену самую скромную одежду. Только, пожалуйста, не оставляйте нас». Молодежь часто ожесточена

злым и недобрым отношением, а потому в их поведении пробивается реакция протеста. Но самой обычной христианской добротой снимается высоковольтное напряжение.

#### ВЕРХНЯЯ ПУГОВИЦА

В споминаю свою юность. Я был мятежный по характеру. Конечно, об этом жалею.

Однажды после собрания один старший брат мне сказал: «Застегни верхнюю пуговицу». Я не согласился:

с какой стати? Он еще раз попросил. Я еще раз не согласился. Он вдруг обнял меня, прижал и со слезами сказал: «Да я ж добра тебе желаю, ты ж мне как сын, как мой Шурик». Мои руки тут же застегнули пуговицу без возражений. Мне было так стыдно и совестно, хотелось иметь еще расстегнутые пуговицы, чтобы их срочно застегнуть.

Много людей, которые не справились с внутренним протестом, оказались сегодня вне своей поместной церкви. Наверное, они виноваты. Но все ли мы сделали, чтобы их удержать? Достаточно ли к этим людям было проявлено обыкновенной доброты в дружелюбном тоне? Конечно, есть такие, которые отвергают милость, доброту и уходят вслед своих похотей. Но ведь много ушедших – адекватные люди, которые готовы оценить благорасположение, любовь, и этот мир для них не был привлекательным. Неужели мы все спишем на их гордость и непокорность?

Вы думаете, люди в первую очередь обратят внимание на краси-

вую музыку и слаженное пение, которое их коснется – и они станут христианами? Думаете, они запомнят наши проповеди, какими бы красноречивыми они ни были? Главным образом они сначала просканируют нашу атмосферу, микроклимат, насколько он пропитан доброжелательностью.

#### КОГДА МЕСТО ПЕРЕПУТАЛИ

15-летним подростком попал в молитвенный дом в чужом городе, но не запомнил



ни одного слова на этом Богослужении. Но я запомнил доброту и внимательность молодого человека, который вел собрание. Когда все расходились, он нашел меня в прихожей и проявил максимальную чуткость. Его глаза излучали необыкновенную доброту. После этого мне захотелось прийти снова. Сколько доброты, вдохновения и света я получил от людей в той церкви! Эта добрая атмосфера мне сильно помогла, учитывая, сколько вокруг было соблазнов и неверующих друзей.

Как-то мы отправились в Киево-Печерскую лавру. Обошли все и уже направились к выходу, и тут увидели высокого священника. Поравнявшись с нами, он приспустил

солнцезащитные очки и неприветливо нам кинул: «А вы ничего здесь не перепутали?» Я ответил: «Раз вы задаете такие вопросы, значит, перепутали». Он проводил нас презрительным взглядом, и мы ускорили свой шаг к выходу. Мы вели себя там по этикету и скромно. Наши жены были в косынках, как тут и заведено. Но почему-то наткнулись на такую злобу. Я подумал, что мне больше никогда не захочется находиться в этом месте.

Конечно, я не полагаю, что там все такие. Однако порой достаточно одного злого «святого», чтобы навсегда отбить охоту где-то появляться.

#### ДОБРОТА ИЛИ РИТУАЛЬНАЯ ЧИСТОТА

Один бедолага шел из Иерусалима в Иерихон. На него напали бандиты, ограбили и жестоко избили. Той же дорогой проходил священник и увидел лежащего человека. Но вдруг тот мертв, и священник осквернится от прикосновения? Как же ему марать священные рученьки? Священник не стал рисковать своей ритуальной чистотой.

Той же дорогой проходил левит, но и он не стал рисковать, хотя к левитам было меньше ритуальных требований. Если бы они осквернились, то уже не имели бы права отправлять священные службы и питаться от десятин во время своего очищения. И только «второсортный» самарянин, который не побоялся запачкаться, оказал первую медицинскую помощь, доставил в безопасное место и оплатил уход за больным.

Христос не случайно здесь изобразил священника и левита. Человек может переживать за свою святость, когда рядом гибнет ближний.

Мне рассказывал знакомый пресвитер, как одну женщину с ребенком бросил муж за то, что она стала христианкой. Она стояла на остановке со своим малышом, ожидая автобуса, было холодно и ветрено. Ребенок стал плакать, но автобуса все не было. И вдруг мимо проезжает брат из церкви без единого пассажира. Он махнул сестре, чтобы поздороваться, и проехал мимо.

На душе стало больно. Потом проехал еще один брат, и ситуация повторилась. Сестра простояла полтора часа на холоде. Встретившись на богослужении, она спросила: «А почему вы меня не подобрали?» Оправдания сводились к вопросам целомудрия. Святость не позволила братьям помочь сестре во Христе – пусть лучше замерзает, чем подать соблазн или повод для разговоров.

Хочу, чтобы нам всем стало стыдно, потому что это наша среда: что-то сделало нас такими. Скорее всего, если бы те братья не ходили в церковь и были обычными мирскими мужиками, то подвезли бы свою знакомую безо всяких левых мотивов.

#### САМАЯ ЗЛАЯ СРЕДА

Законничество – это самая злая среда для Церкви Христовой. А потому неудивительно, что самое строгое послание Павла – к Галатам.

В галатийской церкви плотской гнал духовного. Под прикрытием святости в этих общинах уже нача-



ли друг друга выживать. Но *«если же друг друга угрызаете и съедаете, берегитесь, чтобы вы не были истреблены друг другом»* (Гал. 5:15). Когда люди на почве борьбы за святость угрызают друг друга – это ложная духовность.

Здесь используется жуткая метафора каннибализма. Он наблюдается в дикой фауне. Великая печаль, когда люди, называющие себя христианами, доводят себя до таких диких животных отношений. Чтобы истреблять друг друга в церкви, верующие не берут в руки оружие, потому что это грех. Тем не менее, они уничтожают друг друга медленно, планомерно и систематически.

Бывает, что расправы происходят чужими руками и под видом борьбы за святость. Все выглядит очень мило и правильно: называют это ревностью по Божьим принципам, борьбой за чистоту, стремлением к высокой цели, охраной Божьего народа.

Иногда тяжелое противостояние может протекать как длительная холодная война. Упаси нас Бог от церковной политики, когда за

святыми лозунгами идет подавление или даже устранение неугодных!

#### ДОЛЖНОЕ ДУХОВНОЕ ПИТАНИЕ

🖵 сли церковь не получает должного духовного питания словами веры и доброго учения, но начинает питаться сплетнями, пересудами, разборками, иногда просто безобидным изучением человеческих правил, небиблейских обрядов, установок, традиций, а Евангелие при этом где-то сбоку или на задворках, то откуда возьмется здоровая духовная атмосфера? Будут зарождаться агрессия к ближнему, амбиции плоти, но при этом призывы и воззвания на духовную брань будут облачаться в священные ризы.

Когда кто-то из церкви переживает утрату или болезнь, некоторые склонны думать: «Это Бог его наказал». Даже истолкуют Божьи действия в чужой жизни. Но когда трудности посетят их самих, они говорят: «Бог допустил испытания». Чем же они отличаются от друзей Иова?

Один служитель мне рассказывал о своей многолетней боли. Мало кто поймет семью, где не могут родить даже одного долгожданного ребенка. Так было и в его семье. Сколько они наслушались всяких злых реплик и подколок по поводу бездетности! Кто-то пытался растолковать, за что им такое наказание, хотя сам брат очень активно участвовал в разных видах служения и много приносил пользы для Божьего дела.

Как-то в этой церкви делали ремонт. Нужно было по 6-метровой лестнице залезть под потолок и вкрутить лампочки, в то время как другие должны были держать эту не очень-то устойчивую лестницу.

И один говорит этому бездетному брату: «Лезь ты. Если упадешь, все равно по тебе некому будет плакать». Брат, сильный по характеру мужчина, рассказывал мне о пережитом со слезами на глазах.

Не на ровном месте родилось выражение: единственная организация, где добивают своих раненых солдат, это церковь. Горе, если наша поместная церковь достойна хоть одного процента этого страшного афоризма! Святость должна достигаться библейскими принципами: «Старайтесь иметь мир со всеми и святость, без которой никто не увидит Господа» (Евр. 12:14).

Сколько бы раз я в лодку ни садился, всегда обращал внимание, чтобы масса груза и пассажиров размещалась равномерно, не было крена на какой-либо борт. В духовной жизни подобное: мы должны так следить за мирными отношениями, чтобы это не было ущербом для святости.

Многие приносят в жертву святость, лишь бы со всеми быть в хороших отношениях: он и в миру всем друг, и в церкви свой. Но если придется подвинуться в библейских принципах, он может это допускать ради мира и дружбы со всеми. Бывает перегруз и на другой борт нашей ладьи спасения, когда готовы рассориться с любым, кто не будет следовать нашим правилам и понятиям о святости.

#### УТРАЧЕННАЯ ЛЮБОВЬ

К рен испытывала эфесская церковь. Эфес был центром пробуждения Малой Азии и

мощнейшей миссионерской базой. Здесь формировалась сильнейшая христианская догматическая школа служителей-проповедников. И начиналось все с уникальной любви.

Но прошло четыре десятка лет, и пришло следующее поколение. Их догматика не пошатнулась. Более того, они держали отвес христианского учения надежно. Многие лжеучителя пытались внедриться, но Эфесская библейская школа разоблачала их. Ефесяне проявляли стойкость в учении и в борьбе за чистоту.

Однако при этом они не замети-



ли, как лишились фундаментальной основы – утратили первую любовь. Христос открыто указал, в чем им нужно каяться. Можно правильно говорить и проповедовать, но без любви такой светильник будет сдвинут.

В церквях стараются учить правильно, организовываются Библейские курсы, обсуждаются различные спорные вопросы. Но во всей этой работе можно оставить главный признак духовной церкви – любовь. Как писал основатель эфесской церкви апостол Павел: «Если имею дар пророчества, и знаю все тайны, и имею всякое познание и

всю веру, так что могу и горы переставлять, а не имею любви, – то я ничто» (1 Кор. 13:2).

Христос сказал: «По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою» (Ин. 13:35). Высший и самый яркий признак принадлежности и приверженности Христу – это наши отношения, основанные на Христовой любви. Можно добиться лучших форм церковного устройства, следить за чистотой внешнего вида и всех соблюдаемых форм, но при этом простая и согревающая любовь может отсутствовать. Более того, такая церковь не располагает жизнеспособным климатом для действия благодати и влияния Духа Святого.

#### «СВЯТОСТЬ», КОТОРАЯ УБИВАЕТ

Так, мы должны следить за двумя бортами нашей лодки, чтобы не было крена. «Чистое и непорочное благочестие пред Богом и Отцом есть то, чтобы призирать сирот и вдов в их скорбях и хранить себя неоскверненным от мира» (Иак. 1:27). Благочестие имеет две грани: с одной стороны, добрый духовный человек; с другой –

он держит безопасную дистанцию от оскверняющего влияния мира.

Одна девушка рассказывала, как воспитывалась в весьма строгой семье. Родители очень ревновали о святой, чистой жизни, требовали этого и от дочери. Но такая ледяная святость нисколько не согревала ее душу. Более того, к ней стали приходить мысли о самоубийстве.

Есть «святость», которая убивает. Это злая «святость», которая не является плодом духовной жизни. Плод духа – любовь, которая самая первая в списке проявления истинной духовности.

#### АПОСТОЛЬСКИЙ ПОЧЕРК

З лоба хорошо чувствуется и легко определяется, как бы человек ни пытался ее закамуфлировать под праведный гнев. Злобу скрыть невозможно. Она будет сквозить везде: в глазах, интонациях, манерах, действиях или бездействии. Но пусть даже злое окружение, противодействие не сделает злым тебя. Еще нет смысла тратить силы на тех, кто хочет поспорить и затянуть в конфликт.

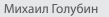
Павел учит, как относиться к оп-

позиции: «...мы могли явиться с важностью, как Апостолы Христовы, но были тихи среди вас, подобно как кормилица нежно обходится с детьми своими» (1 Фес. 2:7). Христианское учение преподавалось с нежностью, и в этом был апостольский почерк.

Кажется, все так просто для понимания, но об этих простых правилах помнят не все. И по-прежнему точат свои мечи. Савл думал, что угождал Богу, терзая учеников Христа, но после знакомства со Христом он стал ласковым, добрым и созидательным Павлом. Но кто посчитает, сколько Павлов в церкви стали Савлами?

Давайте пересмотрим свою ревность по святости и чистоте. Если стремишься к благочестивой и богоугодной жизни, хочешь защитить церковь от мирского влияния, от вседозволенности, от проникно-

вения небиблейских учений и веяний, то делай это по-христиански, без злобы.





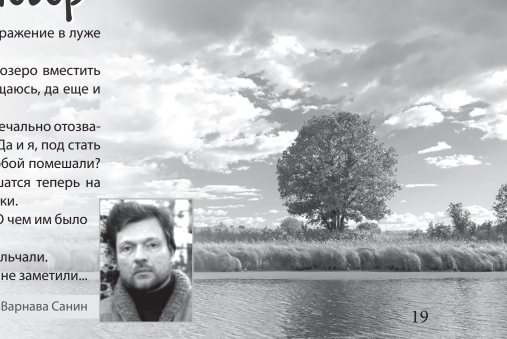
# Грустный разговор

осмотрел дубовый пень на свое отражение в луже и вздохнул:

- Раньше одну только мою тень целое озеро вместить не могло. А теперь в крошечной луже умещаюсь, да еще и место остается!
- Помню-помню те славные времена! печально отозвалась лужа. Ох, и красавцем ты был тогда! Да и я, под стать тебе озером! И чем мы только людям с тобой помешали? Приехали, все изрубили, осушили... Копошатся теперь на пригорке с каменными домами, словно точки.

Поговорили пень с лужей и замолчали. О чем им было еще говорить?

А люди, и правда, сами после этого измельчали. Только, в отличие от них, пока еще этого не заметили...





Я обратилась к Господу в тринадцать лет и в своих детских размышлениях никак не могла понять. что особенного могу для Него сделать, чем послужить. Мне казалось, что все служения уже разобраны: стихи читают, песни поют, в воскресной школе и без меня много учителей. Слыша с кафедры призывы к активному христианству, я укоряла себя в бездействии. Сегодня, замечая множество возможностей послужить Богу, я с улыбкой вспоминаю первые духовные шаги, свою простоту и наивность.

К сожалению, не все продвигаются вперед в поисках способов служения Богу, не все открывают в себе дары и способности. «Я не гений и не обладаю сверхспособностями, говорим мы, глядя на кафедру с задней скамейки. – Я не могу действовать так, как они». Многие опускают руки, думая, что их жертва слишком неприметна на фоне обильных приношений других.

Многие мечтают творить чудеса, не обращая внимания на ежедневно открывающиеся возможности сделать что-то полезное. Но откуда у нас эти мысли? Бог не требует от нас совершать чудеса – это Его прерогатива. Избранные Им ученики были «люди некнижные и простые» (Деян. 4:13). В этой связи хочу обратить наше внимание на еще одного человека – Иоанна Крестителя: «Ибо говорю вам: из рожденных женами нет ни одного пророка больше Иоанна Крестителя...» (Лук. 7:28).

Какой прекрасный отзыв заслужил этот муж от самого Христа! При этом он не обладал особенными дарами, которые отличали бы его от других людей. У него не было самого уникального в мире голоса, хотя он и призывал: «Приготовьте путь Господу!» Он был самым обычным человеком. Я бы даже сказала - скромнее обычного. Более того, в отличие от апостолов, ИОАНН НЕ СОТВОРИЛ НИ ОДНОГО ЧУДА. НИ ОДНОГО! Он просто говорил о Христе: смело, решительно и страстно.

Не обязательно творить великие дела, чтобы услышать от Бога одобрительный отзыв. Есть множество способов служить Ему, не выделяясь из толпы. Не каждый хочет быть слугой-невидимкой, но Иоанн был именно таким. Он всегда перенаправлял внимание людей на Христа. Все, что он говорил и делал, указывало на Бога.

В 1854 году не известный вне своего круга общения мужчина по имени Эдвард Кимбалл скромно преподавал в воскресной школе. В его классе было несколько молодых парней, но один из них не проявлял никакой заинтересованности Божьим Словом и часто даже спал на занятиях. Однажды Кимбалл решил навестить этого семнадцатилетнего юношу. Оказалось, что тот жил и работал в обувном магазине у своего дядюшки, к которому его отправила овдовевшая мать, так как не могла сама обеспечить семерых детей. Во время визита к молодому человеку Кимбалл предложил ему принять Господа, и тот откликнулся. Этот молодой человек, Дуайт Муди, впоследствии стал одним из величайших проповедников и поделился Евангелием со ста миллионами слушателей, а также основал Библейский институт Муди и церковь в г. Чикаго. Его духовная биография начинается с неприметного покаяния в обувном магазине. Сегодня почти никто не вспоминает имя простого преподавателя воскресной школы, но многие получили спасение благодаря его тихому труду на Божьей ниве.

История знает много верующих, которым запрещали благовествовать открыто. Они не могли собирать стадионы, как делаем мы сейчас, не имели права свидетельствовать о Христе на улицах, но их жизнь говорила о Нем громче всяких слов. Люди сами приходили к ним с вопросами. Не было чудес, не было провозглашения, но была праведная жизнь. И даже запрет проповедовать не смог остановить благую весть. Может, это именно то служение, которое ты ищешь для себя?

«...Иоанн не сотворил никакого чуда, но все, что

сказал Иоанн о Нем, было истинно» (Ин.

10:41).



Екатерина Лихачева

#### Ожившие давние события

КП помни весь путь, которым вел тебя Господь, Бог Твой, по пустыне вот уже сорок лет...» (Втор. 8:2).

Среди даров Божиих человеку выделяется весьма благословенный дар — это ПАМЯТЬ! Человеческая память — это огромное хранилище жизни: только открой туда доступ живому свету, и ты вновь увидишь давние события! И эти прошедшие события весьма полезно вспоминать.

Вождь евреев Моисей, обращаясь к народу, говорит: «И помни весь путь, которым вел тебя Господь,

Бог твой...» А когда народ Божий этого не делал, то Господь выражал Свое сожаление через пророков, например: «Но вы не вспоминаете прежнего и о древнем не помышляете...» (Ис. 43:18).

Благодаря памяти мы извлекаем уроки из прошлого. Воспоминание делает прошлое настоящим! Великое Божие благословение – когда мы можем как бы развернуть нить нашего жизненного клубка и обозреть прошлое в глубоком размышлении.

В результате то, чего мы не смогли заметить в спешке жизни, в тревогах и заботах, во время воспоминаний ощущается особо ярко и сильно. И чем дольше живем, чем внимательнее рассматриваем прошлое, тем больше и глубже убеждаемся в нашей полной зависимости от Господа и в Его разумном водительстве. Облачный день нередко светлеет к вечеру... Когда меркнут наши физические очи, тогда внутреннее зрение становится более острым.



В Библии говорится помнить путь, которым вел тебя Господь. То есть важно помнить не тот путь, которым я сам шел, а тот, которым вел меня Господь! Именно в этом и есть великое утешение и назидание. Ибо только во Христе разрешаются все проблемы и загадки – как нашей земной, так и вечной жизни, ибо Он есть путь, истина и жизнь!

На основании Библии и личного опыта у меня сложилось твердое убеждение, что Господь хочет вести нас именно тем путем, который Он предназначил для каждого в отдельности, и я должен прислушаться и познать эту индивидуальную часть воли Божией относительно моего жизненного пути и служения Ему.

В Библии и природе выражена универсальная часть воли Божией относительно всех людей; но, кроме этого, есть индивидуальная часть воли Божией относительно каждо-

го. На основании такого убеждения я должен пойти в жизни тем путем, который Бог предназначил для меня. И опасно пойти собственным путем, избранным мною...

Я убежден, что прошел в жизни то поприще, которое Бог определил для меня, ибо вопрос познания воли Божией был для меня первостепенным от дней юности! Знаю на основании Библии, что Господь открывает Свою волю тем, которые желают знать ее и готовы исполнить ее! Сердечно благодарю Господа за то поприще, которое Он помог мне пройти и совершить служение по Его воле.

Очень важно получить от Господа духовное разумение, чтобы правильным взглядом смотреть на прошлую жизнь, делать верные выводы, давать реальную духовную оценку, чтобы извлечь уроки и приобрести ободряющее оптими-

стическое настроение для оставшегося жизненного пути. Бывают случаи, когда, не имея правильного духовного обозревающего взгляда на прошлое, можно сделать ошибочный вывод, приводящий нас к пессимизму.

Посмотрим на Иакова и Давида. Оба они – избранные Божии сосуды; у обоих жизненный путь был весьма трудным, наполненным всякими испытаниями, проблемами и приключениями. Но к каким разным выводам они пришли, когда обозрели свой длинный жизненный путь! Вот вывод Иакова: «...малы и несчастны дни жизни моей...» (Быт. 47:9). К такому ошибочному выводу и пессимистической оценке Иаков пришел потому, что обозревая свой путь, богатый скорбями и печалями, упустил из вида невидимую руку Божию, Которая вела его трудным, только для него предназначенным жизненным путем! Но разве может быть жизнь несчастной, если ею управляет Бог? Эту ошибку Иакова совершают многие дети Божии. Они видят в своей жизни черные тучи, темные ночи, забывая, что существует яркое солнце, которое обогревало их своими лучами! Но за всеми тучами скорбей в жизни Иакова стоял Господь, Который еще о неродившемся Иакове сказал: «Иакова Я возлюбил» (Рим. 9:13).

Но перед нами стоит другой муж веры – Давид. Он говорит: «Межи мои прошли по прекрасным местам» (Пс. 15:6). Другими словами, он называет свою жизнь прекрас-

ной, несмотря на бесконечные трудности, выпавшие на его долю. Чем же объясняется такой удивительный оптимизм Давида? Он не скрывает, в чем Источник бодрости его духа даже тогда, когда над головой сверкали грозные молнии, а он, бездомный, пережидал грозы в горных пещерах и расселинах скал. Он говорит: «Всегда видел я пред собою Господа, ибо Он одесную меня, не поколеблюсь. Оттого возрадовалось сердце мое...» (Пс. 15:8-9).

Итак, обозревая пройденный мною 66-летний жизненный путь, если на все пережитое смотреть неправильным взглядом, то прожитую жизнь можно назвать несчастной; а если смотреть правильно, очами веры, то ее можно назвать ПРЕКРАСНОЙ! Если видеть только пережитые трудности, проблемы, скитания, гонения и т. п., то можно оценить такую жизнь как несчастную... Но если видеть Небесного Путеводителя – Господа Иисуса Христа, ведущего меня Своим путем и управляющего моей жизнью от чрева матери, – то в таком объективе она была прекрасной и содержательной. И я с благодарностью Господу могу сказать, что межи мои прошли по прекрасным местам!

Более того, слова из книги Быmue 32:10 я со всей искренностью могу применить к себе: «Недостоин я всех милостей и всех благодеяний, которые Ты сотворил рабу Твоему». Также слова из Псалма 70:20-21: «Ты посылал на меня многие и лютые беды, но и опять оживлял меня, и из бездн земли опять выводил меня. Ты возвышал меня и утешал меня...»

И еще, обозревая пройденный путь, я от души хотел бы воспеть словами песни Моисея: «Велики и чудны дела Твои... ПУТИ ТВОИ, Царь святых!» (Откр. 15:3). Переживая различные обстоятельства, часто непонятные для меня, я всегда утешался словами: «Я Господь, Бог твой... ведущий тебя по тому пути, по которому должно тебе идти» (Ис. 48:17).

Читая Библию, мы обнаруживаем важную истину о том, что мужи веры видели водительство Божие в их жизни еще от утробы матери. Например, *Псалом* 138:13-16: «Ибо Ты устроил внутренности мои, и соткал меня во чреве матери моей. Славлю Тебя, потому что я дивно устроен. Дивны дела Твои, и душа моя вполне сознает это. Не сокрыты были от Тебя кости мои, когда я созидаем был в тайне. Зародыш мой видели очи Твои, в Твоей книге записаны все дни мои, для меня назначенные, когда ни одного из них еще не было!»

Итак, я прожил на земле 66 лет! На 66-м году моей жизни совершил свое 11-е переселение – в Америку. Людям свойственно спрашивать друг друга о возрасте. Так было в прошлом, так и теперь: при встрече фараон поинтересовался возрастом Иакова; не раз и американцы спрашивали о моем возрасте, и после ответа говорили, что еще молодой...

Возможно, по американским

меркам – молодой, по моим меркам – я удивляюсь, как великому чуду, что смог прожить в таких условиях до 66 лет! Прожитую жизнь обычно измеряют годами, и не всем понятно, что жизнь измеряется не только годами! И что у некоторых людей есть в жизни такие годы, которые надо считать один за два или за три...

Таких лет в общей сложности у

прежде всего моим детям и внукам, а также желаю благословений всем, кому придется прочитать эти записи!

#### Мое рождение

я родился и возрастал в христианской семье; и мама, заметив мое раннее развитие и понимание жизни, видя мои серьез-



меня было 17! Это были годы особо суровой школы. Таким образом, если посчитать эти 17 лет минимально один год за два, то на сегодняшний день мое странствие на земле составит 83 года!

Надеюсь, что мое одиннадцатое переселение – переселение в Америку – будет на земле последним, и что отсюда останется совершить только переселение в вечность! Поэтому теперь, как никогда раньше, я глубоко задумываюсь над словами: «...сын человеческий, изготовь себе НУЖНОЕ для переселения» (Иез. 12:3).

Молю Господа, чтобы написанный очерк «Воспоминания из моей жизни» послужил благословением ные не по возрасту наклонности, решила рассказать некоторые особенности моего рождения.

У моих родителей родилось девять детей, и они своих детей любили одинаково. Я – третий, но мое рождение было особенным. Когда появился мой зародыш, и я уже существовал под сердцем матери, мама стала на учет в женской больнице. Но после того, как врачи тщательно ее осмотрели, то сделали медицинское заключение, что необходимо обязательно сделать аборт, т. е. убить младенца до его рождения, исходя из гуманных соображений – сохранение жизни матери, ибо в противном случае она

умрет при родах...

Вопрос для родителей оказался весьма сложным, ибо они верили в Бога. Были они тогда искренними католиками. Перед ними стал выбор, по словам врачей: смерть матери, уже имевшей двух детей и мужа – или смерть младенца, который в утробе... В этой сложной ситуации они обратились за советом к своему католическому священнику ксендзу, с которым были хорошо знакомы как постоянные посетители храма. Ксендз дал им такой совет: если младенец в утробе матери еще не шевелится, то аборт можно сделать, и нет в этом никакого греха; а если ребенок зашевелился значит, что в него вселилась душа, и тогда нельзя делать аборт.

Младенец (я) тогда был в состоянии первого периода, и по совету ксендза мама имела право сделать аборт. Но совесть отца и матери не соглашалась с советом ксендза, и они решили возложить свое упование на Господа, усердно молясь о сохранении жизни и матери, и младенца!

Это обстоятельство было первым толчком к духовному пробуждению и исканию истины. Как видно, именно это переживание побудило их достать Библию и самостоятельно, на основании Священного Писания, исследовать этот и другие жизненно важные вопросы... Думаю, что если бы мои родители не имели тогда этого переживания, то, может быть, они так никогда и не познали бы евангельской правды...

Время быстро проходило, и если были еще какие-то колебания в первом периоде развития младенца, то с приходом второго периода (т. е. когда, по понятию ксендза, вселилась душа в младенца) исчезли всякие сомнения, и родители ожидали проявления милости Божией.

Врачи неоднократно беседовали с ними, предупреждая их, что они идут на весьма неразумный риск... Вероятно, и ксендз был огорчен, что его совет проигнорирован.

Итак, наступил день моего рождения – 19 марта 1927 года! Родился я благополучно, жив и здоров, и мама не умерла; и еще после меня родила шестерых детей и прожила на земле 82 года...

Когда мама рассказала мне подробно обо всем этом, я, будучи отроком, уже был знаком с Библией, ибо с детства ходил в собрание и читал Писание. Я вспомнил слова ап. Павла, свидетельствующего, что он избран от утробы матери. На основании рассказа мамы я понял,

что меня Господь также избрал от утробы матери и охранял от покушения диавола на мою жизнь, ибо написано, что нам не безызвестны его умыслы.

Теперь, обозревая свой жизненный путь, я вижу, как не один раз сатана повторял покушения на мою жизнь, о чем я постараюсь написать в очерке. Считаю очень важным заметить, что из девяти детей моих родителей Господь по Своей милости одного меня избрал быть служителем Нового Завета от юности моей, и вся моя жизнь прошла в служении Господу и людям под Его охраной и защитой! На личном опыте я убедился, что сатана особенно боится избранных от юности Богом служителей, ибо они много смогут сделать для Господа, и диавол будет всячески стараться вредить их служению вплоть до покушения на их жизнь.

Я очень благодарен маме, что она осмелилась, победила неудобства и рассказала мне тайну моего рождения. И хорошо, что она это сделала тогда, когда я был еще отроком. Она этим сделала большой вклад в мое духовное развитие, ибо ее живое упование на Господа ста-

ло моим идеалом!

Карл Станиславович

Седлецкий

Примечание от редакции: Наш отец дружил с Карлом Станиславовичем. Этот служитель уже перешел в вечность, прожив на земле 90 лет. Это воспоминания о его жизни, которые не были напечатаны в книге. Не последовательно, но мы уже публиковали в журналах некоторые части из этих воспоминаний.

# Перпение Санары

огда умер наш отец, моя сестра Сандра с мужем Ридом купили дом по соседству с родительским, чтобы поддержать маму. План заключался в том, что когда мама состарится, Сандра будет заботиться о ней. Однако в конечном счете получилось так, что матери

Мы считаем благословенными тех, кто проявлял терпение. Вы слышали о терпении Иова и видели его конец от Господа, потому что Господь очень милосерд и сострадателен (Иак. 5:10-11, современный перевод)

пришлось ухаживать за дочерью. Когда моей сестре исполнилось 53 года, у нее обнаружили рак. С каждым годом ее состояние ухудшалось, пока в 58 лет она не ушла на небеса к Господу.

На протяжении этих пяти лет я имел возможность наблюдать, как терпеливо переносила Сандра все трудности. На ранней стадии болезни она самостоятельно ездила к врачу и для поддержки брала с собой маму. Когда состояние сестры ухудшилось, муж и друзья вызвались возить ее в больницу. Пока позволяло здоровье, она присматривала за своим внуком. Когда силы покинули Сандру, и она уже больше не могла заботиться о малыше, ей пришлось отказаться от привилегии исполнять роль бабушки.

Сандра очень хотела жить, но я ни разу не слышал от нее жалоб. Она терпеливо приняла тот путь, который был ей уготован, демонстрируя уверенность в том, что независимо от того, останется она жива или умрет, ее жизнь является свидетельством Божьей любви и милости для окружающих.

Мне остается только молиться о том, чтобы, когда придет время, я проявил такое же терпение, какое видел в жизни Сандры. Я считаю такое терпение даром Божьим, предназначенным для тех, кто готов его принять.

**Молитва:** «Отец, дай мне такое терпение, которое будет являть людям Тебя!»

Гэри Чепмен и Элиза Стэнфорд



# ПРАКТИЧЕСКОЕ БЛАГОВЕСТИЕ

Ного теорий эффективного благовестия я слышал. Еще больше тех, которые не слышал. А тут брат Николай, пастор церкви, сотворил открытие. Он взял лопату, стал дворником – и оказался лицом к лицу с народом.

Конечно, знающие его как пастора люди изумились, некоторые не поверили в серьезность намерения, иные же всячески отговаривали. Однако любящий Евангелие и людей святой отец обнаружил, что такой выбор есть наилучший и самый краткий путь к сердцам людей.

Я слушал его восторженный рассказ, как люди берут Евангелие, как у них просыпается интерес к вере, к сектантам, которых они боялись и о которых имели совершенно превратные представления. Сам брат Николай – скромный, и считает для себя совершенно нормальным трудиться дворником, и потому он не расскажет вам об этом классном опыте благовестия. Поэтому я и решил рассказать.

Мне очень понравился. Это апостольский метод. Евангелие есть жизнь! Слава Иисусу Христу!



Юрий Сипко

#### вопрос-ответ

**В:** «...Напишите о самарянах: когда и как Самария стала отчужденной от евреев?»

О: Жители провинции Самарии - смешанный народ, большей частью языческого происхождения, о котором говорится в 4 Цар. 17:24 и дальше. После падения города Самарии в 721 году до Р. Х. и увода его жителей в плен, ассирийский царь перевел людей из разных городов Вавилона и поселил их в городах самарийских. Подобная колонизация происходила и прежде... Сначала этот языческий народ не чтил Бога, за что Он посылал на них львов. И когда царь ассирийский узнал об этом, он послал туда одного из выселенных священников, чтобы тот научил их поклоняться живому Богу. Смешанный народ научился поклоняться живому Богу. Но в то

### О САМАРЯНАХ

же время он не оставил и идолов по обычаю тех народов, откуда они были выселены. Таким образом произошел самарянский народ, столь ненавидимый евреями.

С другой стороны предполагают, что самарийский народ включил также рассеянные остатки десяти колен, которые остались в Палестине, о чем свидетельствуют некоторые места в Библии (2 Пар. 30:6,10,18; 34:6,9; Иер. 41:5).

Христос не забыл о самарянах в служении проповедью Евангелия. Более того, в одной из притч (Лук. 10:25-37) Он показал на примере доброго самарянина Свою любовь к человечеству, к каждому грешнику.

Не забудем, что один из десяти прокаженных, именно тот, который



вернулся, чтобы поблагодарить Его за исцеление, был самарянин (Лук. 17:16). Опять самарянин был поставлен в пример другим. А самарянке у колодца Христос сказал: «Настанет время, и настало уже, когда истинные поклонники будут поклоняться Отцу в духе и истине» (Ин. 4:23).

Николай Водневский

«И не думали, пока не пришел потоп и не истребил всех» (Мф. 24:39)

Сначала стоит разобраться, что это за враг, а потом подобрать подходящее оружие против него — с ножом на паровоз умный человек не бросается. Умственная лень в старости — это беда, переходящая в маразм, а в юности — трагедия. Но у молодого не все потеряно, у него есть еще время что-то исправить. У пожилого время на исходе, и в любой миг его сердце может остановиться от перегрузки или от безделья. И что тогда?



Е сть опасение услыша.

кавый и ленивый раб, Я поместил тебя в удивительный мир, но ты сумел разглядеть в нем несколько не самых интересных деталей - дом, работу, собрание. Суета загнала тебя в "Бермудский треугольник" - кухня, туалет, диван. А все остальное, куда Я вложил столько интересного, тебя не заинтересовало. Ты ведь не умственный инвалид, раз уж осознаешь свою лень. Люди, живущие без Меня, и те стараются разгадать тайну Моего мироздания, не жалея для этого сил, здоровья, времени, денег. Они не упускают малейшей возможности разобраться в мире. А тебе Я подарил Книгу Книг и ключ к ее пониманию. О ней ваш Пушкин говорил: "Удивительная книга, в ней все есть"! А тебе, верующему, она не интересна. Пыль на ней – это ржавчина на твоей душе. А что, если и Мой интерес к тебе пропадет, как твой интерес ко Мне и всему, что Мое? Твоя жизнь стремительно приближается к последней черте. И небо вскоре почтит минутой молчания твой дух, твою засыпающую душу и тело. Можешь оставаться таким же и дальше, но проживешь ты намного меньше, потому что живут дольше и стареют медленнее люди, занятые активной работой мысли. Но стоит душе успокоиться в безделье – и тело начинает слагать свои полномочия за ненадобностью. Вот тогда в твоем дремлющем уме проснется жажда жизни,

начнешь Мне много обещать... Но ты опоздал; да и что с тебя можно будет взять, как с увядающего букета? Сейчас ты нужен Мне».

Такой диалог вполне мог состояться. Читая Библию, видишь, как Господь нередко разговаривал вот так же с людьми разных уровней. Это Божий разговор.

Но я – такой же человек, только не позволивший умственной лени уложить меня на лопатки, не потерявший возможности удивляться вместе с Апостолом: «О, бездна богатства, премудрости и ведения»! Хочу поговорить с тобой о проблеме. Сначала заставлю тебя улыбнуться примеру, а потом – задуматься о себе.

Лежат в комнате три дистрофика. Один говорит другому:

- Ты до той двери за сколько времени доползешь?
- Думаю, дня за два доберусь, послышался ответ.
  - Ты как реактивный...

А третий, собрав все силы, кое-как произнес: «А вам еще охота разговаривать»?

Преувеличение? Может быть. Но эта компания так похожа на жизнь многих христиан, которым не то, что идти куда-то на труд и что-то делать для Бога, но даже говорить о Нем лень.

А что, если бы все христиане стали такими? Наступил бы духовный ледниковый период без проповеди,

без песен и книг, без всего, чем богато христианство. Наверное, многие христиане услышат: «Лукавый раб и ленивый. Выбросьте (его) во тьму внешнюю; там будет плач и скрежет зубов» (Мф. 25:26, 30). И услышать такое после огромных возможностей, данных нам во Христе Иисусе?! Когда-то давно слышал стих с горьким юмором. В ад попал, наверное, вот такой же лукавый и ленивый. Сатана говорит ему: «Мне на роду написано быть здесь. Но как ты, при твоих возможностях, оказался здесь?!» Стих кончается словами, что сатана «сказал ему "рака" и дал пинка».

Тебя прельщает такая перспектива? Думаю, что нет. Тогда принимай решение.

Если ты уже увидел себя, если надоело так жить – взорвись, наконец, против такого образа жизни и страстно пожелай иной жизни. И, как блудный сын, когда-то прошедший эти же ступеньки, реши: «Встану, пойду к отцу моему». Это потребует усилий.

Напомню слова Иисуса: «От дней Иоанна Крестителя Царство Небес-

ное силой берется, и прилагающий усилие восхищает его» (Мф. 11:12).



Алексей Прохоров

После такой автокатастрофы люди обычно не выживают. А она выжила. Выжила, несмотря на все неутешительные прогнозы врачей. Но ее это не радовало. Она лишь только тяжело вздыхала и качала головой, мысленно задавая вопрос Богу, почему Он не забрал ее к Себе. Разве есть смысл в дальнейшем существовании?! Душевные страдания, обуза для окружающих – вот то. чем стала ее жизнь.

дин необдуманный поступок превратил ее, здоровую женщину, в несчастную калеку. Валентина Ивановна снова и снова прокручивала в голове тот день, который навсегда изменил мир вокруг нее. Если бы она в то утро не задержалась дома, тогда не пришлось бы торопиться. Может, будь у нее чуть больше времени, она была бы внимательнее и заметила несущуюся на нее машину. Если бы хоть что-то в то утро пошло не так - этого всего можно было бы избежать. Но все произошло именно так, как произошло. Она выбежала на проезжую часть, не глянув по сторонам... визг тормозов... оцепенение... удар... Валентина Ивановна со стоном закрыла глаза. Она снова и снова вспоминала этот момент, и каждый раз испытывала физическую боль, будто все повторялось наяву.

Сегодняшний день был таким, как и все последние несколько месяцев. Утром все домашние уходили на работу. Перед выходом они по очереди заглядывали в ее комнату, чтобы пожелать хорошего дня – и уходили. А она оставалась одна. В некоторые из дней она не позво-



ляла своим плохим мыслям брать над ней верх. Тогда она вставала, с большим усилием пересаживалась в инвалидное кресло и старалась хоть чем-то занять себя. А бывали дни, такие, как сегодня, когда ничего не хотелось. Она лежала в своей кровати, подложив под спину несколько подушек, чтобы было удобней, и смотрела в окно, вспоминая годы, которых не вернуть, и снова и снова задавала Богу множество вопросов. Один человек сказал, что Бог не просто так оставил ее жить на этой земле, что это не случайность. Значит, у Него есть особый план для нее; значит, она еще не все сделала, что должна была сделать. На эти слова Валентина Ивановна горько рассмеялась и сказала:

– Посмотри на меня! Что может сделать такая калека, как я?!

Уже давно прошло время обеда, но есть не хотелось. Валентина Ивановна услышала голоса соседских мальчишек, которые жили этажом выше. Значит, скоро вернется ее старшая внучка. Когда-то Валентина Ивановна сама отводила ее в школу, а потом забирала. На обратном пути они обычно заходили в магазин, чтобы купить что-нибудь сладенькое, или шли на детскую

площадку, или делали еще много вещей, которые только могли прийти в голову бабушке и внучке. Только это было тогда, в прошлой жизни; теперь все иначе.

Валентина Ивановна сама не замечала, что она своими мыслями загоняет себя в темный узкий туннель, в котором, кроме мрака, ничего нет. И чем больше она предавалась своему горю, тем дальше уходила от света.

лопнула входная дверь, и через несколько мгновений девочка была уже возле бабушки. Она рассказывала ей все школьные новости, свои удачи и маленькие разочарования. Звонкий голосок, беззаботная жизнерадостность помогли Валентине Ивановне отвлечься от своих мрачных мыслей. Ангелина помогла бабушке пересесть в кресло и покатила ее на кухню. Там они подогрели обед и сели кушать. Неожиданно раздался телефонный звонок.

– Бабушка, это твой телефон. Сейчас принесу, – девочка побежала в бабушкину комнату и мгновенно вернулась с телефоном. – Это мама.

Валентина Ивановна взяла трубку. – Алло.

- Привет, мама! Ангелина уже вернулась со школы?
  - Да, мы кушаем сейчас.
- Мы хотели с ней сегодня поехать в ГУМ и купить весенние туфли. Но пока я после работы приеду домой, будет уже слишком поздно. Может, пусть она приедет на станцию «Октябрьская», и мы с ней в метро встретимся?



Почему-то на этих словах сердце Валентины Ивановны глухо забилось. Внутри появилось нехорошее предчувствие.

- Мам, ты меня слышишь?
- Да, Валентина Ивановна и сама не поняла причину своего волнения. Ангелина уже не раз одна ездила в метро. Она девочка аккуратная, и с ней ничего не случится. Тогда откуда эта тревога?
- Скажи Ангелине, чтобы в 6 вечера была на станции. Если я буду задерживаться, пусть посидит на скамеечке. Хорошо?
- Света, а может, вы съездите как-нибудь в другой раз?
- Вот-вот потеплеет, и ей нечего будет одеть на ноги. Мама, да ты не волнуйся, все будет хорошо.

Они еще поговорили несколько минут, после чего Валентина Ивановна и Ангелина доели свой обед и принялись за уроки. Когда все было сделано, они сели смотреть лю-

бимый Ангелинин фильм. Это была веселая детская комедия, за которой время летит незаметно. Взглянув на часы, Валентина Ивановна спохватилась.

- Ангелиша, собирайся скорее, а то маме придется тебя ждать.
- Но осталось совсем чуть-чуть досмотреть.
  - Давай, вы быстренько съез-

дите, а потом мы досмотрим. Ты же не хочешь, чтобы мама тебя ждала?

Через пару минут Ангелина была уже одета.

- Бабушка, я еще успеваю?
- Да, даже можешь прийти раньше мамы, и снова прежний страх забрался в сердце. В это мгновение ей захотелось остановить девочку и никуда ее не пустить. Но

это было бы, по меньшей мере, глупо с ее стороны. – Будь осторожна.

– Бабушка, я уже взрослая! – Ангелине очень не нравилось, когда с ней обращались, как с маленькой. Ей ведь было уже почти 10 лет!

Валентина Ивановна улыбнулась и закрыла за внучкой дверь. Но необъяснимая тревога не проходила. Она заехала на каталке в свою комнату и взяла в руки Библию. Может, это поможет немного успокоиться. Один за другим она читала Псалмы, но никак не могла сосредоточиться. Тогда она отложила Библию и сложила свои худые руки на коленях. Она знала, что должна обратиться к Тому, Кто держит Вселенную в Своей руке. В последние несколько месяцев она сомневалась во всем, даже в Нем. Но сейчас, когда над ней нависла какая-то необъяснимая тень, Валентина Ивановна поняла, что есть только Один, Кто может ей помочь: «Господи, я не понимаю, что

со мной происходит, но мне очень тревожно...»

На память пришли слова Давида, они всплыли очень неожиданно: «Подкрепляет душу мою, направляет меня на стези правды ради имени Своего. Если я пойду и долиною смертной тени, не убоюсь зла, потому что Ты со мной». Сердце забилось еще быстрее. Что значат эти слова? Почему они вспомнились именно сейчас?

#### - Господи...

Валентина Ивановна молилась так, как не молилась уже несколько месяцев. Она изливала свою душу перед Господом. Молила простить ее за месяцы ропота, месяцы недоверия и сомнений. Только сейчас она поняла, с Кем пыталась спорить и Кому задавала вопросы. Она знала, что Бог слышит, знала, что Он простил, но какое-то тревожное чувство не покидало ее, заставляя сердце трепетать.

Вдруг она услышала, что кто-то пытается открыть замок. Валентина Ивановна развернула свое кресло так, чтобы видеть дверь. Через секунду к ней подбежала плачущая Ангелина.

– Что случилось? Почему ты вернулась?

Девочка дрожала, и Валентина Ивановна привлекла ее к себе, поглаживая по голове.

- Кто тебя обидел?
- Там какой-то дядька страшный стоял возле метро. Я хотела подождать пока он уйдет, а он все не уходил. Тогда я пошла к другому входу, а он за мной. Я испугалась и побежала назад.
  - Он тоже побежал за тобой?
- Я не видела. Я боялась останавливаться и смотреть.
- Ангелиша, но он, может, вовсе и не пошел за тобой, тебе просто показалось.

- Не знаю. Но он был очень страшный.
- Ну, не плачь, Валентина Ивановна вытерла слезы девочки и взглянула на часы. Было без десяти шесть. Сейчас позвоним твоей маме, чтобы тебя не ждала.

И снова знакомое тревожное чувство наполнило Валентину Ивановну. Да что такое происходит с ней?!

Валентина Ивановна набрала номер Светы, но телефон не отвечал. Она попробовала еще раз, на этот раз телефон был отключен. «Наверное, она в метро», – Валентина Ивановна решила позвонить чуть позже.

- Бабушка, ты позвонила маме?
- Мама в метро и не слышит звонок.
- Давай еще раз попробуем, а вдруг она меня уже ждет.
- Ну, хорошо, Валентина Ивановна в третий раз набрала номер. После первого гудка Света подняла трубку.
- Мама, говори быстрей, а то сейчас приедет электричка, и я ничего не услышу.
  - Не жди Ангелину, она дома.
  - Почему?
- Ее кто-то напугал, и она вернулась.

– Ладно, я тогда без нее зайду в магазин.

Опять это необъяснимое волнение, граничащее с ужасом. Валентина Ивановна крепче сжала телефон.

- Света, возвращайся быстрее домой.
- Что-то слу... Валентина Ивановна смогла услышать только первые слова, и связь оборвалась.
- Алло... алло... она отложила телефон, и ее руки дрожали. Внутри что-то говорило ей: «Молись, молись...»

«Господь, я не знаю, что происходит, но защити ее, огради от всего плохого, что может случиться...»

Часы показывали без 4 минут 6...

\* \* \*

В этот вечер они засиделись допоздна. Спать никому не хотелось, да и вряд ли бы они смогли уснуть после всего пережитого. После звонка Валентины Ивановны Света решила не идти в магазин, а поехать быстрее домой. Что-то в голосе мамы заставило ее волноваться. В начале платформы, где стояла Света, было много людей, поэтому, чтобы не толкаться, она пошла туда, где, по ее мнению, людей меньше. Если бы она помедлила еще пару секунд, или если бы она ре-

шила пойти в магазин, или если бы Ангелину никто не испугал, и она приехала, все могло бы обернуться трагедией. Взрыв прогремел в той части платформы, откуда она ушла за несколько секунд до трагедии.

Валентина Ивановна слушала этот рассказ и вытирала набежавшие слезы. Теперь она поняла, что ее волнение было не напрасным, ее страхи не пусты, и это не было плодом ее воображения. Сам Господь побуждал ее молиться.

«Отец, я поняла, почему в той автокатастрофе я выжила. Несмотря на то, что я калека, у Тебя есть особый план для меня. Ты не забрал меня к Себе потому, что я еще не все сделала на земле. И пусть я могу только молиться, это "только" имеет самую большую силу».

В узкий мрачный туннель стал проникать свет. Когда его лучи озарили все вокруг – оказалось, что выход рядом. Он всегда был близко, только она не хотела его замечать...



Диана Козел



# ВСТУПЛЕНИЕ В БРАК

о моему приходу домой из армии, мама спросила меня: «Не хочешь ли жениться?» Я сказал, что еще подожду, но сложилось иначе. Работа среди молодежи, обращение с сестрами ограничивали меня. То взгляд, то слово, то движение подавали повод сестрам думать, не подойду ли я к ним с предложением. И я понял, что настало время решать в жизни столь важный вопрос. Но кто она? Все хороши!

И вот, одним вечером взял ножницы, нарезал строго одинаковые бумажки, написал имена всех, кого знал из сестер, свернул, взял шапку, бросил все записки в нее и хорошо перемешал; затем, взяв шапку, встал на колени и помолился: «Господи! Вот чье имя вытащу, ту и приму как от Тебя». Конечно, дрожащей рукой вытянул жребий, открыл и... глубоко вздохнул. Затем я взял фотографию молодежи и пошел к маме. Показал ей на фотографии девушку, имя которой вытащил по жребию, и спросил: «Мама, как ты думаешь, эта девушка может стать твоей снохой?»

Она посмотрела и сказала: «Никогда в жизни!» Вернулся к своей шапке, ошеломленный ответом матери, и говорю Господу: «Что-то не так, если бы это было от Тебя, то мама не возразила бы этому!» Начал снова читать в Библии о жребии и нашел, что после сошествия Духа Святого больше нигде не бросали жребий. Я попросил прощения у Господа, что столь серьезный вопрос хотел решить таким путем.

Назначил день особой молитвы и сказал моему Небесному Отцу: «Отец мой, к кому из сестер в молодежи положишь в мое сердце особое чувство, до этого неведомое мне, я приму это как от Тебя, хочу поступить по воле Твоей!» Бог услышал эту молитву и послал это чувство. При удобном случае я

поведал девушке о моем желании. Она ответила: «Ведь есть другие, лучше меня».

Я попросил не спешить с отказом, а дал время об этом помолиться; к тому же добавил, что дружить, как другие, мы не будем, чтобы нас никто нигде не увидел вдвоем. Дал ей срок три недели. Третья неделя подходила к концу. В это время была намечена поездка группы молодежи в город Алма-Ату. Мне и ей в понедельник надо было быть на работе, остальные имели возможность в понедельник поехать автобусом. Вот мы вдвоем из молодежи оказались в самолете, летевшем из Алма-Аты во Фрунзе. Здесь, в самолете, я получил согласие от моей будущей спутницы жизни. После этого я беседовал со служителем, Иваном Ивановичем Мартенсом, затем с родителями, и затем было обручение.

Сердце наполнилось особой любовью. Когда объявили нас женихом и невестой, то для многих это было как снег на голову - а мы были этому рады. Шестого августа расписались в ЗАГСе. Три недели обручения прошли очень быстро. Искали ткань на свадебное платье, туфли. Венок я хотел миртовый. В Токмаке нашел его. Сами собирали посуду. Готовились к браку. Написали 2 пригласительных письма – по одной стороне железной дороги и по другой. В письмах были имена приглашенных и их адреса. Письмо шло из дома в дом.

Были сооружены две палатки: у невесты дома и у соседей, которые были верующие. Приготовления продолжались до последнего вечера.

В день свадьбы утром невеста со своим братом с бидончиками в руках пошли за молоком для кофе. Я же еще утром пораньше переоделся в военную форму, чтобы в доме пресвитера не узнали меня, когда у дверей оставил поздравление к

его дню рождения. Затем поспешил к невесте, чтобы и ее поздравить с днем рождения – в день свадьбы, 14.08.66, ей исполнилось 20 лет. В этот же день был день рождения и у ее отца, но этого тогда я еще не знал. Поехали к сестре, которая должна была нарядить невесту, а ее не было дома (погнала корову в стадо)... Было немало переживаний.

Само бракосочетание было тоже необычным. Общим пением спели гимн: «О, Имя Иисуса! Нам так сладостно оно! Спасенье, счастье сердцам От Бога в Нем дано». Молитвою открывал брат Регер Эрнст Петрович, читал Пс. 85:11. Затем говорил слово Николай Николаевич Сизов - о страданиях Христа. Затем сказал слово брат Илья Петрович Сафонов: «Побеждающий наследует все». Сочетание провел брат Мартенс по 2 Кор. 8:7. Он подчеркнул: «Если, Виктор, ты будешь только все делать для семьи и крутиться в четырех стенах – неверно! Если будешь поглощен церковной работой так, что не будет времени для семьи - неверно!»

Обещание перед алтарем Господним, молитва благословения, молитвы церкви. Неповторимый день!

После служения направились в палатки на обед. Здесь ожидали непредвиденные сюрпризы – вместо 350 приглашенных на брак пришло 500.

Во время свадьбы подошли и сказали мне: «Сдобного не хватит». Попросил купить 5 коробок печенья (они были по 10 кг). Три коробки на свадьбе ушло, а две остались. Долго еще после свадьбы брал с собой на работу на обед печенье. Еще долго после этого Виктор Герцен и Васи-

лий Левен, шутя, спрашивали меня: «Ну, что на обед будет? Печенье?»

Виктор Федорченко



#### ХВИЛІ ОКЕАНУ

иття схоже на хвилі океану, які то підіймають, то опускають. І світлі проблиски нашого буття затьмарюються темними полосами. Але черствість нашого серця – ось головна причина, чому ми цього не бачимо та не сприймаємо.

У християнському житті наш обов'язок – бути завжди вдячними Богу. Постійна радість у Господі найвище досягнення у зростанні. Замітьте, що Христос називає Святого Духа Утішителем. Якщо в труднощах наступила зневіра, то подумайте, від якого духа ви живитесь. Ви з Христом чи блукаєте у пітьмі? А чи вміємо ми, як християни, утішати ближнього в біді? Ми научились говорити про відповідальність за гріхи, а от духовно підбадьорити, подарувати посмішкою надію, ласкавим словом показати на світло – у нас цього немає.

€ ще над чим працювати, аби образ Христа хтось побачив в нас. Дуже важливо не зігнутись під тягарем скорбот, не впасти в безнадію та сумнів, не думати, що життя лише в темних тонах і немає просвіту. Через бар'єр страждань прорватись до Бога, а Він не забариться підхопити падаючого.

Коли приходять скорботи, потрібно більше приділити уваги собі, а не дивитись на когось, що у них немає проблем. Але ж ми бачимо тільки зовнішню сторону їх життя. Можливо, хтось не хворіє, не втрачає близьких, його не обдурили... Та що ви знаєте про його приховані страхи та негаразди?

Прикладом можуть стати історії акторів, які купаються в грошах і славі на заздрість людям, але закінчують життя самогубством. Християнство не пропонує легкого шляху, а призиває відректися свого «Я» та віддати життя у жертовне служіння Богу.

Християнство не сумісне з егої-



стичним життям. Воно не легше, не грошовитіше... Християнство допомагає знищити в собі гординю, дратівливість, марнославство, маловір'я. Тим, хто пізнав Христа, потрібно вогнем випробувань очистити серце. Тому менше цікавтесь життям інших, а всю увагу приділіть до власних помилок.

А якщо і є невпинне бажання думати про когось, то подивіться на тих, кому гірше. Їхні страждання більші за ваші. Роками приковані до ліжка, покинуті дітьми, нікому не потрібні... Бачите, що у вас не так вже й все погано. Бог поряд з нами, щоб виробляти потрібні якості, аби ми навіки були з Ним.

#### ПЕРЕДВІСНИК СМЕРТІ

Ми говоримо про вище, про духовне. Смерть тілесна – це звільнення душі з в'язниці тіла, перехід в духовний світ, з тимчасового життя у вічне. Аби виховати у людини бажання вічного життя, Господь може посилати тілесні недуги. Коли людина захворює, а ще й важко, то одразу починає розуміти, що все навколишнє – тимчасове. Тоді багато що втрачає ціну.

Хвороба людини – як пере-

двісник смерті. Головним наслідком гріхопадіння людей була смерть, і хвороби сприймаються як наслідок гріха. Досвідчені говорять, що здоров'я – цінний дар Божий, а хвороба – дар, якому немає ціни. Для християнина це як іспит віри в Бога.

Зазвичай смерть приходить, коли її не чекають і не готові зустріти. Хвороба робить людину мудрою. Вона розуміє, що Бог зупиняє у самий потрібний момент, щоби покинути біг за тінню мрій та не ступити на шлях, котрий веде у прірву. Хвороба – наш учитель.

Бог не для того тримає нас у стражданнях, щоби зробити нещасними. Бог – це любов. Він створив людину, щоб перебувати з нею завжди. Тому, як би нам не було важко, але земний відрізок часу нам потрібно пройти. Цим незначним відрізком придбаємо вічність.

Дуже важливо, як ми живемо: «Бо хто тілом постраждав, той перестав грішити» (1 Пет. 4:1). Хворому не до веселощів в гучних компаніях, не до пияцтва чи блуду. Не стало сили, грошей? Якщо це утримало нас від гріха – це вже благо. Скільки здорових людей примножують зло у своєму серці, додаю-

чи гріх до гріха! Хвороба, часто важка, стає задля спасіння. Захворівши, людина перестає примножувати гріх і має досить часу замислитись про вічне. Їй дана можливість завершити життя гідно.

Хворий більше відчуває присутність Божу. Він шукає полегшення у стражданнях, тому частіше за здорового молитвою приходить до Бога. Зважує своє життя, згадує не тільки друзів, але й ворогів, зрадників, кривдників. Буває, що через хворобу примиряється зі всіма та прощає. Особливо, коли хвороба прогресує і зостається лічений час. А ще особлива милість Божа — знати про швидку кончину. Таке знання дає можливість підготуватись до зустрічі з Творцем.

Ми не знаємо дня смерті, в цьому глибока премудрість Божа. Але повинні готуватись до відходу в інший світ постійно. Якби нам була відкрита дата переходу, то вважають, що більшість з нас вела б життя дозвільне, а в останній день починали б каятись.

Але ця думка помилкова. Гріховне життя робить людину нездатною на духовну працю для Бога. Якщо за життя людина не пізнала Христа, то у старості змінитися можуть одиниці. Тому хворому легше – він має більше нагоди займатись спасінням душі. Недарма сказано пам'ятати про день своєї кончини, тоді завжди будеш ухилятись від гріха.

Хрест хвороби нести нелегко, але через нього відкривається милосердя та безкорисне служіння Богу. Однак деколи проблеми та важкі випробовування сиплються «як з відра», руки опускаються.

Сам Господь пропонує: «Прийдіть до Мене, усі струджені та обтяжені, – і Я вас заспокою!» (Мв. 11:28); «Просіть – і буде вам дано» (Мв. 7:7). Просити сили та терпіння, яких нам не вистачає. Ми падаємо у гніві та роздратуванні, слабшаємо у зневір'ї, щось бажаємо зробити, та нічого не виходить. Господь хоче, щоби ми звернулись до Нього. Можливо, Він допускає втратити нам сили, щоби навчити нас в молитві приходити до Нього. Бог не накладає тягарів, які ми не в змозі нести (1 Кор. 10:13). Єдине, що обтяжує наш хрест, – це наше маловір'я та супротив волі Божій.

Приймати випробовування потрібно смиренно, тоді набираємось духовної зрілості та мудрості, і сила Божа проявиться у нас: «Коли бо я слабий, тоді я сильний» (2 Кор. 12:10).

Тільки Бог є джерелом віри у труднощах. Він єдиний Утішитель, Помічник, на Якого можна опертись. І, саме головне, Він завжди поруч, постійно бажає нам допомогти. Зостається тільки не відштовхнути Його у потрібну хвилину. Хвороба посилається для того, щоб людина згадала про Бога, звернулась до Нього в молитві, покаялась у своїх гріхах та змінила своє життя.

#### КОЛИ В СІМ'Ї ДИТИНА-ІНВАЛІД...

Сособливі випробування, коли в сім'ї дитина-інвалід. Неможливо пояснити, чому Бог допустив таке. Одного разу апостоли, побачивши сліпонародженого, спитали Христа: «Учителю, хто згрішив: чи він сам, чи батьки його, що сліпим він родився?» Ісус відповів: «Не згрішив ані він, ні батьки його, а щоб діла Божі з'явились на ньому» (Ів. 9:2-3). Родився страждалець, щоби на ньому явились діла Божі. Ми чуємо людське: «Біда прийшла... ой, горенько яке... нещастя на поріг», а такі висновки несправедливі та й не вірні. За словом «горе» треба бачити тільки скоєний гріх. Це справжня біда, бо ми з-за нього втрачаємо зв'язок з Богом. Немає нічого страшнішого і небезпечнішого, ніж розірвати відносини з Отцем Небесним. Випадок з народженням хворої дитини треба сприймати як шлях спасіння для людей, котрі будуть опікуватися дитиною.

Що ж доброго народилось з калічкою? По-перше, батьки та родина набувають християнської доброти. Без терпіння, як без цементу, неможливо збудувати будинок. Отак і наш «храм серця» не побудуєш без терпіння. Якби Бог перестав нас терпіти, то світ перестав би існувати у цю ж мить, згорівши у вогні своїх гріхів. Коли народжується хвора дитина, Бог дає можливість родині стати терпеливими.

Наступним духовним придбанням буде навернення батьків до Бога. Коли в домі скорбота, люди будуть говорити в утіху пусті слова, котрі нічого не вирішують. Та й їхні візити утіхи не дають надовго. Тоді батьки шукають Бога, щоби знайти силу.

Милість Божа, коли батьки через дитячу хворобу покаються і почнуть християнський шлях. Якби дитина народилась не хворою, вони б жили як раніше – працювали та веселились, їли та пили, наповнювали б душу непотрібним та не замислювалися, що без Бога опускаються у



прірву. Коли в сім'ї народжується хвора дитина, життя відчутно змінюється.

Є сумна статистика, що більше ніж у половини сімей, де народжується дитина-інвалід, чоловік йде з дому. Він показав своє гниле нутро, нічого людського чи християнського в ньому немає. Бог давав йому шанс спасіння та вказував дорогу до Царства Небесного, однак цей чоловік відкинув свій хрест служіння.

Проте є й інші сім'ї, котрі не тільки прийняли випробування, але й стали більш чистими у стосунках, згуртувались навколо хворої дитини у служінні Богу. Зі всіх дітей хвора більше огорнута турботою та увагою. Інші діти розуміють та сприймають це. Коли в сім'ї до хворої дитини ставляться по-доброму, тоді і друзі, і знайомі, і сусіди проявлятимуть до неї особливі почуття.

Терпеливий догляд за хворою дитиною пом'якшує серце та вчить жалю, любові. Якщо поруч немає хворого, бідного, жебрака, убогого, то ми черствіємо. Суспільство, де немає співчуття та милосердя, прийде до самознищення, про що апостол Павло попереджав: «Коли ж ви між собою гризетеся та їсте один одного, вважайте, щоб один одного не знищили!» (Гал. 5:15). Тому, де є можливість служити слабкому чи хворому, там Богом створені чудні умови для спасіння грішників, умови, де можемо навчитись Його любові.

#### КОЛИ ЗІРКИ ЯСКРАВІШІ...

правжні християни – це люди, в чиїх очах видно світло щирої доброти та ненаграної любові. Слова їх утіхи доходять до глибини сердець. Вони готові пожертвувати нужденному останнє, забуваючи за себе. Чи про багатьох ви можете сказати, що побачили в них образ Христа? Заглянемо у глибини власного серця. Ми далеко не такі, якими нас хоче бачити Бог.

Скорбота, зайшовши в дім хри-

стиянина, не в силі його придавити, а смирення та терпіння народить добрі плоди. Як можна сказати, що хвора дитина – нещастя, якщо людина стала набагато кращою в очах Божих, ніж була до цього, і придбала те, що ні за які гроші не купиш?

Батьки, які доглядають хвору дитину, не мають часу на світські забави, а це великий крок у християнському зростанні. У забажаннях гарного, смачного, дорогого, здорового нашому серцю дуже важко надбати риси Христа. А от коли людина поставлена Богом служити хворому, коли недостатньо здо-

ров'я, чи не вистачає грошей, коли немає часу на пусті забаганки, тоді скоріше стаємо на шлях Христа і відкривається наша внутрішня краса.

Це не штучно розмальовані очі, які притягують чужу хіть, а живі очі радості. У таких не стає часу на пусті заняття, вони проводять час у служінні Богу. Кожна простягнута кружка води хворому, чи добре слово, промовлене до

нього, або мить, проведена з ним – це хвилини життя, проведені з Христом, це спілкування з Ним, це вода, подана Йому. Що може бути радіснішим?

Як багато Бог міняє у нашій свідомості та світогляді за допомогою людей, які потребують співчуття і допомоги! Яви свою любов до дітей, які страждають, і ти наблизишся до Бога. Так розкривається, чим наповнена людська душа. Чи там християнські цінності: терпіння, любов, жертовність, самозречення, турбота за ближнього? Чи в грішній душі окрім зневіри, озлоблення, безжалісного серця, егоїзму, нарікань на Бога більше нічого не знайти?

Господь дає випробовування, і

якщо ми їх смиренно приймаємо, то Він являє Свою поміч. Як чудесно відчути, що ти не сам, не одинокий, а за тобою стоїть Великий Бог і опікується Своїм дитям!

Особливе слово підтримки для жінок, котрих залишили з дітьми чоловіки. Це тяжкий удар – бути зрадженою та залишеною у тяжку хвилину. Але необхідно встояти, показуючи твердість віри в Бога та душевну мужність. Чим більше печалі в серці, тим ближче Бог.

€ прислів'я: «Чим темніша ніч, тим яскравіші зірки на небі». На темному фоні скорбот Боже світло



сяятиме яскравим променем. Не опустіть рук, не засмучуйтесь, не відступіть, шукайте рішення у Бозі!

#### НАЙБІЛЬШЕ ВИПРОБУВАННЯ

М и підійшли до найбільшого, напевно, випробування людини. Серед таких тяжких випробувань, як тюрма, хвороба, голод, зрада ніщо не може порівнятись із втратою дитини. Ми звиклися зі стражданнями та смертю Христа, але ніколи не замислюємось, які страждання мусив перенести Бог-Отець, віддаючи Свого єдиного Сина на смерть. Коли вмирає вимучена хворобами людина, нам боляче та гірко, проте є розуміння того, що припинились її страждання. Але

нерідко життя покидають юні, яким би ще жити та жити. Чому вмирають діти? Як батькам знайти утіху в безмежній скорботі?

Причина дитячих смертей від нас прихована, і відкриється вона, коли станемо перед Творцем по скінченню земних днів. Можливо, розплачуємось за наші гріхи чи за гріхи батьків; а, можливо, Господь забирає дитину, поки вона не виросла і не впала у великий гріх.

Треба лише прийняти це, як послане Богом. Народження Христа було окроплене невинною кров'ю чотирнадцяти тисяч немовлят, убитих за наказом царя Ірода. Чому так є, що де народжується любов та істина, там обов'язково проростає неправда та переслідування? Чому все добре, чисте, святе висміюється і знищується?

Цей світ пошкоджений гріхом, ось причина наших бід. Диявол підступає, і якщо не протистоїмо гріху – диявол бере верх. Люди скоряються демонічним силам, людина стає носієм прокляття, яке розповсюджується.

Чи не варто прийняти Христа? Тільки Він може вивести людину з цієї пітьми. Він є світло. Християнин, в душі якого проростає Боже цілюще зерно, стане будівничим нового життя. Його святе життя впливатиме на інших.

Ми всі смертні, і в цьому велика милість Божа, адже було би безжалісним надати безсмертя у тлінному тілі. Християнство веде людину до вічного життя в дусі. «Ліпше, - говорить Біблія, - день смерті, ніж день народження» (Еккл. 7:1). Бо ж не стане страждань, мук, болю, омани, а настане час спокою, щастя та любові. Апостол Павло сказав, що для нього життя – Христос, а смерть – прибуток *(Флп. 1:21)*. Треба підійти до такого стану, коли смерть у нашому розумінні стане не чимось страшенним, від чого холодний піт по спині, а радісним переходом від нинішніх страждань до життя вічного у Царстві Христа.

Коли помирають діти, то батьки, родина та друзі оплакують їх, перебувають у скорботі. Христос плакав, коли помер Лазар, якого Він любив. Плач полегшує скорботу. Але якщо немає віри в Бога, плач та відчай ведуть до втрати сенсу життя та смерті.

Віра в Христа подає надію, що земне життя лишень початок, а далі – перехід у вічність. Тому розуміння смерті дитини через християнську віру досить просте. Чиста, світла, прекрасна душа, як квітка, яка ще не втоптана в болото, зірвана, щоби нею всі любувались. Душа дитини, поза всі земні митарства, забрана ангелами Божими у вічне блаженство. І батькам, які втратили дітей, потрібно глибоко увірувати в це.

Смерть людини – як гусінь, котра перероджується у коконі, щоби дати нове життя красивому метелику. Спілий плід зривається з дерева, дозрілу пшеницю збирають – отак і благочестиві люди вмирають, їм немає що більше робити на грішній землі. Господь угледів, що їхня земна місія завершена, і вони тепер будуть прикрасою вічності в Царстві Небеснім.

Коли ж помирають грішники, які не пізнали Бога, не признали Христа-Спасителя, не розкаялись у гріхах – це біблійний образ смоківниці, котра не дала плодів і була зрубана садівником. Якщо серце людини заповнене тільки матеріальним, тлінним, тимчасовим, тим, що для Бога не має значення, то можна сказати, що вона прожила жалюгідне та нікчемне життя.

Переживання смерті дитини може допомогти батькам пізнати Бога. Чому діти не доживають хоча б до зрілих років? Ми бачимо тільки сьогодення, дивимось у найближчий час, Бог же бачить від початку до кінця. Ось дитятко, такий собі маленький ангел, котрий радує батьків та бабусю з дідусем, якого

вже всі зацілували, раптом помирає. Здавалося б, у нього довга та щаслива дорога... Тільки Бог може узріти, що станеться за 30-40 років.



Чи не краще померти безгрішній дитині, ніж у муках покидати цей світ великому грішнику?

#### сон Рилеєвої

Усічневому виданні «Історичного Вісника» за 1895 рік була опублікована стаття під назвою: «Сон Рилєєвої». Автор Софія Савіна переказує розповідь матері декабриста Кіндрата Рилєєва про те, як вона заздалегідь бачила сумну долю свого сина через віщий сон.

Кіндрат Рилєєв (1795—1826) — поет, декабрист, керівник Санкт-Петербурзького грудневого повстання 1825 року. Метою повстання була лібералізація суспільно-політичного ладу і недопущення вступу на трон Миколи І. Кіндрат Рилєєв був страчений через повішення. Його останніми словами на ешафоті, зверненими до священика, були: «Батюшка, помоліться за наші грішні душі, не забутьте моєї дружини і благословіть дочку».

Ось розповідь його матері: «Кіндрату було всього три роки, коли він, дорогий, улюблений мій хлопчик...

безнадійно занедужав. Ймовірно, то був круп або дифтерія; лікарі не пояснили мені, вони тільки хитали головою… "Він не доживе і до ранку",



– сказали вони служниці. Мені вони не наважувалися говорити про це, але хіба я не помічала?.. Він, задихаючись, метався по ліжку, стискаючи тоненькі змарнілі ручки, вже не пізнаючи мене... "Радість, щастя, скарбе мій, невже ти підеш від мене?!.. Ні, це неможливо!.. Хіба можу я пережити тебе? - шепотіла я, обливаючи сльозами дорогі мені рученята. – Хіба немає порятунку!.. Є він, є... Порятунок – одне милосердя Боже... Спаситель поверне мого хлопчика... і знову він, здоровенький, весело усміхнеться мені!.. А якщо ні?.. О, Боже, підтримай мене, нещасну!.."

І в страшному розпачі своєму впала я перед Спасителем і жарко, гаряче молилася про одужання... Тоді я всю душу свою вклала в слова незаученого звернення до Господа. Не знаю, скільки часу тривав молитовний екстаз мій... Пам'ятаю тільки, що всім єством моїм опанувала якась незрозуміла, світла радість, якесь тихе відчуття спокою... Я ледь піднялася з колін і, сівши біля ліжка хворого, негайно ж забулася легким сном... Не можу запевняти, чи був то

сон, чи я дійсно почула незнайомий, але такий солодкозвучний голос, що промовляв: "Схаменися, не моли Господа про одужання... Він, Всезнаючий, знає, навіщо потрібна тепер смерть дитини. З доброти, з милосердя Свого хоче Він позбавити його і тебе від майбутніх страждань... Що, якщо я тобі покажу їх?.. Невже і тоді будеш ти благати про одужання?.."

"Так, так... буду... все-все... віддам... прийму сама будь-які страждання, аби він, щастя мого життя, залишився живий!.." – говорила я, з благанням звертаючись туди, звідки чувся голос, марно намагаючись розгледіти, кому він належить. "Ну, тоді йди за мною..."

І я, підкоряючись, йшла, сама не знаючи куди. Перед собою бачила я тільки довгий ряд кімнат. Перша з них по обстановці була та ж сама, де тепер лежала моя вмираюча дитина. Але він вже не вмирав... Нечутно було більше свисту чи передсмертного хрипу. Ні, він тихо, солодко спав, з легким рум'янцем на щоках, посміхаючись уві сні... Крихітка мій був зовсім здоровий! Я хотіла підійти до ліжечка його, але голос кликав вже в іншу кімнату.

Там він був вже міцним, сильним, жвавим хлопчиком; починав вчитися, на столі лежали книжки, зошити. Далі, поступово, бачила я його юнаком, потім дорослим... і на службі...

Але ось вже передостання кімната. У ній сиділо багато незнайомих осіб. Вони жваво радилися, сперечалися, шуміли. Син з видимим збудженням говорив про щось. Але тут я знову почула голос, який звучав більш грізно, різко:

"Дивись, одумайся, божевільна!.. Коли ти побачиш те, що ховається за цією завісою, що відокремлює останню кімнату від інших, то вже не зможеш нічого змінити!.. Краще терпи, не проси життя своїй дитині, подібної до ангела, що не знає життєвого зла..."

Але я з криком: "Ні, ні, хочу, щоб

жив він!" – задихаючись, поспішала до завіси. Тоді завіса повільно піднялась і я побачила шибеницю з закривавленим тілом мого сина!..»

В даному випадку була кращою смерть у ранньому віці, ніж смерть убивці в зрілому.

#### ОСМИСЛЕННЯ СМЕРТІ ПОТРІБНЕ КОЖНОМУ

пройдуть, чиста дитяча душа зостанеться спасенною. У скорботі можна скоріше покаятись у гріхах та пізнати Бога. Душа шукатиме розради, утіхи. Не телевізор, не горілка, не спорт, а Христос дасть людині правдиву утіху.

Осмислення смерті, як перехід християнської душі у вічність, потрібне кожному. Все, що маємо на цій землі – і радості, і печалі, і розваги, і турботи – закінчується. Якщо втратили навіть єдину дитину, не сумуйте безмежно. Ця скорбота підштовхне жити святим християнським життям, щоби зустріти вашу найдорожчу втрату у вічності, де будете у великій радості разом і назавжди.

Надто довга скорбота за померлим протирічить вірі у вічне життя. Померла дитина знаходить у Бога блаженство. Чому ти перебуваєш у скорботі, якщо твоїй дитині добре? Надмірно добре, бо написано: «...чого око не бачило й вухо не чуло» (1 Кор. 2:9). Чому тоді довго оплакувати, коли Біблія вчить не перебувати у розпачі довго?

«Плач над померлим сім днів, а над дурним та нечестивим – всі дні життя його» (Сирах 22:11). Важкий удар долі, але змиріться перед Господом. Якщо зможемо дякувати Богу за земні скорботи, то ми духовно

зросли до такого стану, що Царство Небесне відчиняється перед нами.

> Володимир Слонопас



