

### Читайте в номере:

| Дві «гарячі» новини під час пандемії С. Грунтковський             | 3  |
|-------------------------------------------------------------------|----|
| Духовная пандемия А. Лаврентюк                                    | 6  |
| 5 уроков из служения Сперджена во время вспышки холеры Д. Чанг    | 9  |
| Молитва (стих)                                                    | 11 |
| Искреннее исповедание Ю. Сипко                                    | 12 |
| Марта Снелл Ничолсон призывает следовать ее примеру Э. и Л. Харви | 13 |
| Наша жизнь страданьями наполнена (стих) А. Савченко               | 14 |
| Для ободрения                                                     | 14 |
| Чому у світі зло? Б. Зудерман                                     | 15 |
| Моя неизлечимая болезнь Э. Йодер                                  | 17 |
| Уроки Содома В. Назарук                                           | 18 |
| Изучение Библии с нехристианами на карантине                      | 21 |
| Служи, або вмреш                                                  | 22 |
| Не все случается, что замышляется (стих)<br>А. Е. Журавский       | 22 |
| Прогулка с крестиком Г. Мохненко                                  | 23 |
| Про Христа в мечеті?! В. Мирний                                   | 29 |
| Не спеши! Не стремись жить, как прочие (стих)                     | 30 |
| Восемнадцать лет назад Светлана Т.                                | 31 |
| Почему христиане несовершенны? Р. Бьюэс                           | 33 |
| Благодать Божия в моей жизни Анатолий М.                          | 34 |

## Свет Свангелия

### № 4 (140) июль-август 2020

1 Живущий под кровом Всевышнего под сенью Всемогущего покоится, <sup>2</sup> говорит Господу: «прибежище мое и защита моя, Бог мой, на Которого я уповаю!» <sup>3</sup> Он избавит тебя от сети ловца, от гибельной язвы, 4 перьями Своими осенит тебя, и под крыльями Его будешь безопасен; щит и ограждение — истина Его. ⁵ Не убоишься ужасов в ночи, стрелы, летящей днем, <sup>6</sup> язвы, ходящей во мраке, заразы, опустошающей в полдень.  $^{7}$ Падут подле тебя тысяча и десять тысяч одесную тебя; но к тебе не приблизится: <sup>8</sup> только смотреть будешь очами твоими и видеть возмездие нечестивым. <sup>9</sup> Ибо ты сказал: «Господь — упование мое»; Всевышнего избрал ты прибежищем твоим;  $^{10}$ не приключится тебе зло, и язва не приблизится к жилищу твоему; 11 ибо Ангелам Своим заповедает о тебе охранять тебя на всех путях твоих: 12 на руках понесут тебя, да не преткнешься о камень ногою твоею; 13 на аспида и василиска наступишь; попирать будешь льва и дракона. <sup>14</sup> «За то, что он возлюбил Меня, избавлю его; защищу его, потому что он познал имя Мое. <sup>15</sup> Воззовет ко Мне, и услышу его; с ним Я в скорби; избавлю его и прославлю его, <sup>16</sup> долготою дней насыщу его, и явлю ему спасение Moe». Псалом 90

> Ответственный за печать Дмитрий Волошенюк

© Все права закреплены за Богом.
Используйте, копируйте и распространяйте все
материалы из этого издания для исполнения
повеления Христа:
"Идите по всему миру и проповедуйте
вангелие. Кто будет веровать и креститься, спасе

Евангелие. Кто будет веровать и креститься, спасен будет; а кто не будет веровать, осужден будет"

Марка 16:15-16

Предыдущие журналы можете читать по адресу: http://lightofthegospel.com/?page\_id=1523

### «Кафе смерті»

DEATH Café, або «Кафе смерті»... Його концепцію вигадав швейцарський соціолог Бернар Кретта в 2004 році. Він запросив незнайомих до себе, аби в домашній атмосфері поговорити про смерть. Тверезо, без бідкання, сліз і ниття. Згодом цю ідею підхопив Джон Андервуд, який подібним зборам дав назву «Кафе Смерті». Ідея поширилась, зараз в 65 країнах відбулося понад 7000 таких зустрічей.

Якось у нас вдома ми мусили поговорити про смерть. Ініціатором був наш 12-тирічний син Тимофій. Наступного ранку йому мали оперувати новоутворення в дуже важкодоступному місці. І я поставив сину питання: «Ти боїшся?» Він чесно зізнався: «Так». «А чого ти боїшся?» Він відповів: «Тату, я боюсь смерті...»

Наша розмова закінчилася щирою молитвою. Чи міг я дати Тимофію 100% впевненості в тому, що хірурги не припустяться помилки? - Не міг. Чи міг запевнити, що операція пройде без ускладнень? – Не міг я дати такої впевненості. Єдине, що я міг впевнено сказати синові – що його любить Бог, що Христос помер задля того, щоб він смерті не боявся. І якщо він довірить своє життя в руки Христа, то смерть не найстрашніше, що може трапитись. Зранку наш син вже втішав нас:

– Тату, все буде добре, не хвилюй-

тесь! знаєш, сину? – Звідки ти – Бог мені сказав! – Як же Він тобі сказав, синку?

– Він в серці мені це сказав!

Батьки, розмовляйте з дітьми про їх страхи. Майте час зазирати їм в очі і питати: «Що тебе лякає найбільше?» Запам'ятайте, розмови про смерть не вбивають.

Ось статистичні дані Італії в зв'язку з COVID-19 станом на 23 березня 2020 року (джерело: Istituto Superiore di Sanita). Із 481 летального випадку (загалом на той момент їх було понад 3500) 73.8% пацієнтів мали гіпертонію, 52% мали ішемічну хворобу серця або миготливу аритмію серця, у 33% випадків пацієнти хворіли на діабет, 20% мали хронічну ниркову недостатність.

Найбільш вразлива верства населення – це люди віком понад 60 років. І якщо хтось із ваших рідних підпадає під вищезгадану категорію, піклуйтесь про таких, захищайте, огорніть турботою, адже вони найбільш вразливі.

### Самі страшні вбивці

Ми не того боїмося! У 2019 році щодня помирало 1600 українців, 106 українців щодня вбиває алкоголь. Дивна річ, українці: дитина народжується – ми за це п'ємо, хрестимо – знову п'ємо, дитину ведемо до першого класу – і це потрібно обмити. Жоден день народження не проходить без алкоголю. Одружуємо дітей, когось ховаємо також піднімаємо чарку. І різні привіди найчастіше співзвучні з побажанням щастя, здоров'я, успіхів.

Якби від кількості піднятих келихів дійсно додавалось щастя чи здоров'я, ми були б самою щасливою і здоровою нацією! Але алкоголь вбиває – і частіше, ніж коронавірус. Покажіть мені хоча б одну дружину, яка б стала щасливою від того, що чоловік випиває. Чи дитину, яка б стала щасливою від того, що тато і мама вживають алкоголь. Українці, 232

із нас гинуть щодня через паління.

А ще в минулому році за даними МОЗ було майже 50 000 абортів. «Німецька хвиля» (Deutsche Welle) дає іншу статистику – їх було щонайменше 100 000. За даними МОЗ, 136 українців щодня вбивають шляхом аборту. Хочу нагадати, що дитина - не помилка, не проблема, не тягар, не прикра неприємність, не випадковість, не покарання. Дитина - це диво! Нам зрідка кажуть, що причиною 80% безпліддя є аборт, зроблений раніше. 1088 українців щоденно помирають від серцево-судинних захворювань. А головними чинниками розвитку цих хвороб є нездорове харчування, неправильний спосіб життя і стрес. Послухайте – заздрість, роздратування, непрощення, шкідливі вуглеводи і лежання на дивані вбивають більше людей, ніж COVID-19!

3MI чомусь інформаційно створюють іншу реальність. LIGA.net в 2019 році оприлюднила результати дослідження інституту масової інформації. Так от, реальним причинам 90% смертей в Україні інтернет-ЗМІ присвячують всього 3% своїх матеріалів, тоді як більше 90% уваги приділяється причинам смерті, від яких гине лише до 5% громадян України! ЗМІ виділяють більше 21% свого матеріалу, щоб розповісти нам про ДТП – при тому, що внаслідок ДТП гине менше ніж 0.6% людей. Від хвороб серця вмирає 67%, але про це 3МІ пишуть найменше. Вони прагнуть випускати якомога більше «гарячих» новин, новин з кров'ю, щоб привернути увагу.

«Ох, які ж продажні ЗМІ!» Але ж саме аудиторія диктує умови медіа – значно цікавіше читати про урагани і теракти, ніж про інсульти чи інфаркти. Отож, якщо коронавірус = страх, то ми не того боїмось!

Христос говорить учням про страх прямо, дивлячись їм у вічі. Про те, що Він гнаний, і будуть гнати і їх. Що є люди, які ненавидять Його, а тому будуть

ві «гарячі» новини нд час ПАНДЕМІЇ

ненавидіти і їх. Він відкриває, що учнів поведуть на судилища, і хтось із них буде страчений. Таке майбутнє їх лякає! Він продовжує: «Що кажу Я вам потемки, говоріть те при світлі, що ж на вухо ви чуєте, проповідуйте те на дахах» (Матвія 10:27). А чи страшно те, що сказав тобі Христос на вушко, сказати гучно багатьом? Стати на дах і проголошувати сотням або тисячам?

Мартін Лютер Кінг зрозумів, що він мусить бути мужнім, сміливим і чесним, говорити правду, яку Бог прошепотів йому. Бо ж Бог любить однаково і білих людей, і чорношкірих; Він подарував однакові права як одним, так і іншим. Але заявити про це в 60-х роках було дуже сміливим. Зрештою, куля обірвала його життя.

Ми живемо у цивілізованому демократичному світі. Але у просунутій Європі, також і в Північній Америці вийти на вулицю і гучно сказати: «Сім'я – це чоловік і жінка!» може бути страшно. Проголошення «Аборт – це вбивство!» може вам чогось вартувати.

## Новина №1: Боже провидіння управляє всім

«І не лякайтеся тих, хто тіло вбиває, а душі вбити не може; але бійтеся більше того, хто може й душу, і тіло вам занапастити в геєні. Чи не два горобці продаються за гріш? А на землю із них ні один не впаде без волі Отця вашого. А вам і волосся все на голові пораховано» (Матвія 10:28-30).

Богу є справа до горобців! А ви, тато й мамо, чи знаєте скільки волосся у вашого синочка на голові чи у вашої донечки? А у Бога навіть найменша дрібничка нашого життя — перед Його очима. «Отож, не лякайтесь, бо вартніші ви за багатьох горобців. Отже, кожного, хто Мене визнає перед людьми, того перед Небесним Отцем Моїм визнаю й Я. Хто ж Мене відцурається перед людьми, того й Я відцураюся перед Небесним Отцем Моїм» (Матвія 10:31-33).

Ось вона, перша «гаряча» і добра новина: Боже провидіння управляє найдрібнішими деталями земного життя. Божественна діяльність зберігає світ і скеровує його до призначеної йому цілі. Ми живемо у світі, де п'яний водій може зруйнувати чиюсь долю, і таки руйнує. А чийсь наклеп може

вбити твою репутацію. Помилка лікаря коштує комусь якщо не життя, то інвалідності. Цей світ несправедливий і складний... Але незважаючи на хаос, який з кожним роком збільшується, Боже провидіння управляє найдрібнішими деталями земного життя!

Страшнішою смерті, виходячи із слів Христа, є невірність. Бійся не боятися Бога! Бо як тільки ти втрачаєш трепет перед лицем Божим, як тільки перестаєш надзвичайно шанобливо ставитись до Нього, Його волі, Його Слова – то починаєш робити дурниці, і вони дорого вартують. Не хочеш боятися Бога – тоді просто люби Його!

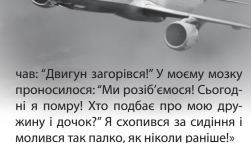
Ще треба боятися своєї брехні, бо вона вбиває довіру. Своєї недбалості, яка вбиває кар'єру. Невдячності, що вбиває турботливість. Потрібно боятись своєї ліні, бо вона вбиває Божий дар в тобі. А ще злоби, яка вбиває людяність; свого непрощення - воно може вбити будь-які, навіть найближчі, взаємини. Потрібно боятись флірту та зради, бо вони вбивають шлюб; своєї заздрості, що вбиває радість за чужий успіх. Боятись наклепу – він може вбити чиюсь репутацію; осудження, лицемірства, думок про розлучення, жадібності, гордині. Ось чого потрібно боятись набагато більше, ніж коронавірусу!

Хочу занурити вас в одну історію...

### Нічний жах

Ед знову переживає жах тієї ночі, яка змінила його життя: «Ми летіли в Чикаго на висоті 10 000 м. Перед цим у мене були серйозні неприємності – викликав до себе президент компанії. Більшість проблем була поза мого контролю, але вся відповідальність була на мені. Перебуваючи на борту літака, я думав тільки про те, що мене можуть звільнити. Я багато чим жертвував, щоб просунутися вперед і досягти успіху. Але я нехтував дружиною і дітьми заради того, щоб піднятися по службових сходах.

Раптом літак став гойдатися й трястися, а потім просто впав! Це тривало секунду або дві, але здавалося, що минула ціла вічність, перш ніж літак видав різкий звук. І потім, на щастя, відновив політ, продовжуючи безладно трястися і гойдатися. Ми раптом потрапили в жахливу негоду! Блискавки блищали навколо нас. Один з пасажирів закри-



annum in

Коли ви востаннє молилися так, що здавалося, ви розірвете Всесвіт? Коли все добре, посміхається сонечко, ми ситі, здорові – чи народжуються справжні, сильні молитви? Навряд чи. Хтось справедливо сказав, що тільки та стріла досягає Неба, яка випущена з туго натягнутого луку.

Бог через обставини, як лучник, натягує наш лук, і здається він ось-ось трісне, щоб ми були здатні молитись так, як ніколи. То, можливо, заради цього і приходять біда і нещастя, щоб ми навчились інакше шукати Творця? Вслухайтеся в одну молитву — Бог захотів, щоб ми її почули: «Послухай, Боже, цю мою молитву, не повернись спиною до благань про милосердя» (Псалом 54:2).

Давид, ти хочеш сказати, що зробив щось, від чого, не зважаючи на всю твою щирість в молитві, Бог може повернутись до тебе спиною? Саме так! Давид на той час вже вчинив страшний злочин – порушив 3 заповіді з 10: він вчинив перелюб з дружиною побратима, згодом спланував вбивство Урії, зрештою порушив ще одну заповідь, коли побажав красу чужої дружини. І ось пророк Натан зустрічається з Давидом і говорить йому наступні слова:

«І чому ти зневажив Господнє слово, і вчинив це зло в очах Його? Хіттеянина Урію вбив ти мечем, а його дружину взяв собі за жінку. А його вбив мечем Аммонових синів. А тепер не відступить меч від твого дому аж навіки за те, що зневажив ти Мене, і взяв дружину хіттеянина Урії, щоб була тобі за жінку. Так сказав Господь: Ось Я наведу на тебе зло з твого дому... І сказав Давид до Натана: Згрішив я перед Господом! А

Натан сказав до Давида: I Господь зняв твій гріх, не помреш!» (2 Сам. 12:9-13).

Пройшло майже 35 років з моменту, коли пророк Натан сказав ці слова. Покарання Боже врешті решт прийшло: рідний син підняв руку на батька, розпочав громадянську війну з наміром вбити свого батька. Давид опинився в страшній ситуації, та розумів, що питання «За що?» ставити несправедливо.

А що ти будеш робити в такому випадку? Ти наробив дурниць, твоє невігластво, гординя, п'янство, зрада привели до страшних наслідків... Вслухайся, як молиться Давид:

«Прислухайся до мене й відгукнись, коли повідаю я про свої печалі. Мене страшенно налякало, що вороги мої казали, а той злостивець просто ґвалт здійняв. Вину на мене вороги звалили, і допікали в гніві й шельмували. Несамовито б'ється моє серце, смертельний переляк все тіло охопив. Тремчу від жаху і думаю собі: "Коли б я мав ті крила голубині, полинув би туди, де спокій. В пустелю полетів би я далеко... Помчався би я туди, де жде притулок, від бурі неприємностей утік... Але до Бога я звернусь по допомогу, Господь мене спасе» (Псалом 54:3-9, 17). Це молитва людини, якій загрожувала смерть - і було за що, а він молиться в надії на Божу ласку!

### Новина №2: Бог – розрада!

І далі Давид продовжує: «...А щодо мене, я цілком ввіряюся Тобі» (54:24). Ось вона, друга добра «гаряча» новина: Бог – розрада в будь-які часи! Розрада, що приносить заспокоєння, полегшення.

Коли болить надзвичайно, то знаєш, що розрадою є пігулка знеболюючого, яку потрібно проковтнути. Бог є розрадою, але тільки для тих, хто шукає Його, хоче впасти в Його обійми, хто прагне Його більше, ніж додавати роки до свого життя. Ви також можете прочитати вголос наступні слова. Отож, я не боюсь, тому що:

- я впевнений у Його владі, силі, доброті, благодаті і мудрості;
- я знаю: ніщо і ніхто не відлучить мене від Його любові;
- Він знає про мене все, і жодна волосина не впаде з моєї голови без Його вілома:
  - впевнений: Він завжди поруч і

ніколи мене не залишить;

- я знаю Того, Хто переміг смерть і подарував мені вічне життя;
- знаю, що смерть це не кінець, а початок чогось нового і прекрасного;
- Той, хто в мені, сильніший за того, хто в світі;
- Він дарував мені Духа сили, любові і стриманості;
  - Бог подарував мені Себе.

### Останні думки

Згадаємо нашого героя у літаку, по імені Ед:

«...Я схопився за сидіння і молився так палко, як ніколи раніше. Щоб я вижив і міг бачити, як ростуть мої дочки, щоб міг подарувати сім'ї любов і турботу. Ми вижили. Ми зробили вимушену посадку в Індіанаполісі. Відійшовши від літака, я впав на коліна і подякував Богові за наше визволення! Нас всіх відвели в кімнату аеропорту, і перш за все я подзвонив дружині. Ми разом плакали. Я дуже люблю дружину і дітей, і те, що мало не покинув їх, вплинуло на мене так, як ніщо інше. Я усвідомив: коли здавалося, що ми розіб'ємося і помремо, я ні на мить не подумав про президента своєї компанії або про те, чи буду я безробітним. Ніщо з цього не мало значення! Я зрозумів, що наші головні життєві активи – це люди, яких люблю, і які люблять мене. А якби ви опинилися перед обличчям хвороби, катастрофи, що насувається, того, що породжує в вас страх близької смерті – про що були б ваші останні думки?»

СОVID-19... Раптом ми, більше 7-ми мільярдів людей, зрозуміли, що є пасажирами одного літака, ім'я якому Земля. Ми раптом відчули: щонайменше один двигун на цій планеті зайнявся. Ми боїмося. Для чого це нам? Історія з Едом трапилась, щоб те, що він не цінував раніше, він міг переосмислити і поставити на чільне місце. Михайло Моргуліс поділився своїми думками:

«Ми перестали вміти співіснувати в сім'ях – і тому хвороба зачинила нас в будинках, щоб ми знову навчились жити як сім'я. Ми перестали поважати людей похилого віку – тому отримали цю хворобу, щоб згадати, які вони вразливі. Ми перестали поважати медичних працівників – і отримали хворобу, щоб згадати, які ж вони незамінні. Ми

перестали поважати вчителів – і хвороба закрила школи, щоб батьки самі спробували, що таке вчити.

Вільний час ми проводили в торгівельних центрах – хвороба закрила їх, щоб ми зрозуміли, що щастя не купити. Ми багато часу приділяли своїй зовнішності і порівнювали себе з іншими – тому хвороба закрила перукарні, салони краси, закрила наші обличчя масками, щоб ми зрозуміли, що нашої краси там немає. Ця хвороба багато у нас забирає, але дає можливість багато чому навчитись і зрозуміти, що головне в нашому житті!»

Давид так закінчив свою молитву: «А щодо мене, я цілком ввіряюся Тобі». Друже мій, я не знаю, що для тебе є найбільшою цінністю. Але Давид — цар, монарх — збагнув, що попри все є Один, Кому варто ввірити себе повністю, зі всіма своїми страхами і недоліками. Навіть в ситуації, коли ти пожинаєш наслідки свого безглуздя, єдине найправильніше рішення — це знову ввірити себе Йому.

Чи зможеш ти від усього серця присвятити себе Богу? Своє життя, дихання, мрії, здоров'я, кошти – віддати Творцеві на Його ласку? Схились на коліна і промов до Бога:

«Господи, я знаю, що Ти тримаєш весь Всесвіт! Все довкола належить Тобі, бо Ти є Творець. Моє життя є в Твоєму плані, і я не випадковість. Господи, я часто любив те, що насправді було ненависним в Твоїх очах: я обманював, зраджував, шукав земного, брав чуже, заздрив, не шанував батьків. Я робив Тобі боляче! Господи, прости мене! Я хочу ставати інакшим - змінюй мене! Господи, прийми мене такого, яким я є, і міцно направляй. Дай, щоб я бажав того, чого бажаєш Ти; щоб любив те, що й Ти; щоб мені було ненависне те, що Ти ненавидиш! Дай, щоб моє серце билося в унісон з Твоїм! Я дякую за Господа Христа, Який заплатив за всі наші гріхи. Дякую, що Ти простив мене, і ввіряю в Твої руки себе і свою сім'ю. Молюсь в ім'я Ісуса Христа.

> Станіслав Грунтковський

Амінь».



### «Все же это – начало болезней» (Мф. 24:8)

### **АНАЛОГИИ**

Последнее время. Оно характеризуется тем, что будут смятения (*Мк.* 13:8), ужасные явления (*Лк.* 21:11), на земле уныние народов и недоумение (*Лк.* 21:25), люди будут в страхе и ожидании бедствий (*Лк.* 21:26).

Спаситель, раскрывая духовные принципы, объясняет их на земных, материальных примерах. Ведь в том и в другом есть нечто общее, из чего можно провести аналогию. И мы попробуем духовное противостояние понять на примере физических болезней. В частности, на примере действия вирусов и противостояния им человеческого организма. Коронавирус не является исключением – общие принципы те же.

Духовные события отображаются на материальном мире. И то, что происходит при пандемии, отображает воздействие ересей, заблуждений – и противостояние им Церкви, христиан.

Коронавирус является пандемией – эпидемией, которая распространяется в мировых масштабах. И духовная война имеет общемировой масштаб, при котором атака сатанинских сил направлена на всех людей. Симптомы болезни схожи, как и не меняются действия сатаны, который назван в Писании «отцом лжи». Итак, эти козни диавольские мы постара-

емся разобрать на примере атак вирусов против наших тел и жизней.

#### ДУХОВНАЯ ВОЙНА

Каждый день наш организм борется с вирусами. В клетках и в межклеточном пространстве живого организма Богом заложен механизм борьбы с вирусами; и в Церкви, и у возрожденных людей есть потенциал, способный отражать все атаки лукавого.

Тело каждого человека состоит из клеток, совокупность которых образует ткани тех или иных органов. Как и отдельные клетки, так и каждый христианин является частью Церкви Божьей. Каждая клетка тела – как внутренняя вселенная, отдельный мир; и каждый человек в отдельности – личность, созданная по образу и подобию Творца.

Каждая клетка имеет инструкции, заложенные в ядре, что и определяет ее жизнеспособность и жизненный потенциал; также и каждый христианин имеет Дух Божий, Который призван направлять и обеспечивать вечную жизнь во Христе Иисусе. Как у клетки ядро содержит инструкции жизни и развития (гены), так и у христианина дух, соединенный с Духом Святым, является залогом жизни с Богом, в Боге.

В генах более 20 тыс. инструкций,

которые указывают нашим клеткам, что делать, когда и как. Также в Библии мы встречаем тысячи повелений, жизненно важных для духовной и вечной жизни.

Наши клетки находятся под постоянной вирусной атакой; подобно и нам сказано: «Трезвитесь, бодрствуйте, потому что противник ваш диавол ходит, как рыкающий лев, ища, кого поглотить» (1 Пет. 5:8).

Постоянное бомбардирование нас вирусами встречается с мощным препятствием – это кожа и слизистые оболочки, которые препятствуют проникновению вирусов. Это мощная защита, которую можно сравнить с поместной церковью. Но кожа и слизистые оболочки не всегда гарантируют нашу защиту: вспомним рекомендации, которые мы не перестаем слышать из всевозможных источников.

Руки нужно мыть. Также не стоит касаться не продезинфицированными руками слизистых оболочек – ведь таким образом мы заносим в наш организм инфекцию. И в церкви мы слышим множество рекомендаций, столь необходимых для духовного здоровья. А игнорирование их или беспечность ведет к духовным болезням, вплоть до потери спасения.

Еще вирусы проникают в организм через дыхание и пищу. И сейчас не перестают говорить о защитных

масках и необходимой дистанции. В духовной жизни так же, ведь мы не избегаем контакта с внешним миром. Наше любопытство и интерес к учениям, не принятым в церкви, лишает нас защиты и возлагает личную ответственность за принятые лжеучения.

### ПЕРВАЯ ЛИНИЯ ОБОРОНЫ

Но вот мы проявили самоуверенную беспечность, и вирус проник в организм (по аналогии, мы услышали и начали размышлять над чуждым учением или идеей). Но еще не все потеряно, ведь есть следующие уровни защиты.

Каждый вирус имеет одну цель – проникнуть через мембрану (прорвать оборону клетки) и достичь ядра. Так и все козни диавольские ставят целью украсть, убить и погубить нашу душу. Оказавшись внутри, любой вирус берет под контроль клетку, изменяя ее ДНК и воспроизводит 10 тыс. себе подобных, что приводит к гибели и массовому распространению вирусов на другие клетки.

Но на пути к ядру вирусы сталкиваются с клеточными и гуморальными системами защиты организма. Они узнают вирусы, после чего их уничтожают. В Церкви такие предупреждения звучат через проповеди, свидетельства, личные беседы. Результат гарантирован, но только в случае, если вы принимаете во внимание увещания и наставления. В противном случае планы диавола будут успешно осуществляться дальше.

Сотни тысяч вирусов, попадая в организм, сталкиваются с новым препятствием – это клеточная мем-

SECURITY

брана. Там белки постоянно проверяют молекулы, входящие и выходящие из клетки. Для больших грузов требуется специальный белковый ключ, чтобы их пропустили внутрь клетки.

Но у вируса имеется собственный ключ. Защитные системы блокируют множество этих поддельных ключей, но не все. Часовые на поверхности клетки могут быть обманутыми и принять один из ключей, пропуская вирус внутрь. Очень многое зависит от эффективности работы системы иммунитета, которая напрямую зависит от общего состояния человеческого организма и надлежащего функционирования всех его систем в гармоничном сочетании.

Как у иммунной системы нашего тела, у верующих есть своя иммунная система, призванная распознавать зловредные замыслы. И когда эта система в порядке, мы увидим «его (т. е. сатаны) умыслы» (2 Кор. 2:11).

### живые и мертвые

Ученые до сих пор не могут решить: вирус является живым или нет. Вирусы не ведут себя, как живые, но выглядят, будто живые.

В духовном мире есть добро и зло, и наши «чувства навыком приучены к различению добра и зла» (Евр. 5:14). Мы можем различать, к примеру, по плодам, как говорил Спаситель. Есть и другие признаки, которые нужно брать на вооружение: «Мы знаем, что мы перешли из смерти в жизнь, потому что любим братьев; не любящий брата пребывает в смерти» (1 Ин. 3:14).

Все очень просто: если ненавидишь – не имеешь жизни. И любые отговорки здесь неуместны. Далее, еще один признак – тесная связь с Иисусом: «Имеющий Сына (Божия) имеет жизнь; не имеющий Сына Божия не имеет жизни» (1 Ин. 5:12).

Но тем, кто не бодрствует или не обращает внимания на такие духовные тесты, грозит духовная смерть.

О таком результате Христос го-

ворит: «Ты носишь имя, будто жив, но ты мертв» (Откр. 3:1). Сардийская цер-

ковь действовала, совершались богослужения, духовная работа. Но они и не подозревали, что на самом деле уже духовно мертвы. Ей Сын Божий говорит: «Вспомни, что ты принял и слышал, и храни и покайся...» (Откр. 3:3).

И здесь мы видим важный принцип: нужно тщательно хранить то, что было принято Церковью изначально. Но то, на чем вера и Церковь никогда не созидались, нужно определить как сети диавола, который уловляет ими в свою волю (2 Тим. 2:26). Апостол Павел этот принцип передает так: «Злые же люди и обманщики будут преуспевать во зле, вводя в заблуждение и заблуждаясь. А ты пребывай в том, чему научен» (2 Тим. 3:13-14).

Вирус не является живым по сути – он не может воспроизводить себя без посторонней помощи. Чтобы воспроизвести себя, ему понадобятся части живой клетки. Так и рассадником ересей, заблуждений (которые не имеют жизни), к сожалению, могут быть и церкви, и христиане. Любая ересь развилась в недрах Церкви...

Хочу обратить внимание на один из признаков действия сатаны через людей, считающих себя верующими. Они прилагают усилия не на то, чтобы спасать грешников, а на то, чтобы изменить учение в поместных церквях – и этим вырывают верующих из церквей.

Мы вспомнили не весь потенциал защиты, вложенный в нас Богом. Вирусы-захватчики не могут перемещать сами себя. Но под поверхностью клетки есть транспортные белки, которые транспортируют питательные вещества. Вирусы имеют механизм подключения к двигательным белкам клетки и с их помощью движутся к ядру клетки, чтобы взять ее под контроль.

Здесь мы видим еще один духовный принцип. Задача врага – не бескорыстное служение другим, а навязывание своих идей и правил. О подчинении кому-либо не идет и речи. Для осуществления своих планов используются ресурсы церкви и верующих.

### **ВНУТРЕННЯЯ** ИММУННАЯ СИСТЕМА

Но клетка имеет еще и свою внутреннюю иммунную систему. Специ-

альные комплексы занимаются поиском антигенов. Многие вирусы удается пометить антителами. Эти защитные белки, присоединившись к вирусу, привлекают белки-маркеры, или протиасомы, которые при сближении с помеченным вирусом разрушают его.

Как мы упоминали, грех обличается в Церкви, не Божьи методы также распознаются. И достаточно будет лишь не препятствовать служителям оградить нас от опасности. Работая вместе, защитные белки и протиасомы могут уничтожить армию вирусов в течение нескольких часов. Так же и слаженная работа в церкви будет гарантией защиты от духовных нападений.

Внутри каждого из нас битвы с вирусами бушуют прямо сейчас. Так и в настоящее время не прекращается духовная война за наши души. В этом сражении многое зависит и от нас, поэтому написано: «Противостойте ему твердою верою…» (1 Пет. 5:9).

Достаточен лишь один вирус, чтобы захватить контроль над клеткой и распространить инфекцию по всему организму. На поверхности ядра белковые «руки» ищут молекулы, чтобы затянуть их внутрь через поры. И опять же оболочка вируса несет в себе поддельный пропуск. Нити ДНК вируса попадают через поры. Вирус – это мастер обмана в использовании ресурсов клетки для достижения собственных целей. Устройства, считывающие ДНК клетки, не чувствуют разницы, конвертируя смертельный код. Это приводит к самоуничтожению клетки и массовому размножению вирусов.

Ядро клетки можно сравнить со святое-святым человека – его духовным сердцем. Его мы должны беречь более всего хранимого. Что мы допускаем в свое сердце? Если беспечны ко греху, к обману – то вскоре в сердце воссядет сатана!

### КОГДА ВРАГ ПОБЕЖДАЕТ

При проникновении вируса в ядро рибосомы продолжают строить белки, но... уже вирусные. Это будущая армия противника. Она прекращает нормальный физиологический процесс в клетке. И тогла полный контроль нал

И тогда полный контроль над клеткой взят. Но клетка успевает послать свое сообщение в межклеточное пространство — это фрагменты армии, которые подают тревожные сигналы организму о вторжении врага. Клетка, взятая под контроль, занята только воспроизводством мощной вирусной армии. После этого клетку ждет разрушение. А умноженные вирусы атакуют соседние клетки.

Подобным образом действует и грех. Нельзя надеяться погрешить «чуть-чуть» и остановиться – греху никогда не будет достаточно. «Чутьчуть» превратится в мощную умноженную сатанинскую машину, и последнее будет хуже первого.

Примечательно, насколько тщательно люди могут выполнять рекомендации вирусологов. Один мой знакомый старался мыть руки даже в благополучные времена при любом внешнем контакте (например, с деньгами). Насколько же тщательнее нам нужно следить за духовной гигиеной! Даже не только не грешить, но и соблюдать необходимую дистанцию, иначе влияния не избежать! А на кону – наша вечная жизнь.

Когда организм обнаруживает посланный сигнал бедствия, защитные системы вступают в бой. Белые кровяные клетки, гуморальные защитные системы, антивирусные интерфероны устремляются на орды вирусов. Они поглощают больные клетки; к сожалению, могут захватываться и уничтожаться (приноситься в жертву) и близлежащие здоровые клетки.

Спаситель обещал, что врата ада не одолеют Церковь (вселенскую). Тем не менее, могут гибнуть беспечные или ожесточенные души отдельных христиан, а также целые поместные церкви.

### БЕСПОЩАДНАЯ БОРЬБА

Грехопадение человека повлекло за собой губительные последствия. Вирус греха атакует каждого. Тем не менее, у рожденных свыше есть мощное, всепобеждающее оружие от Бога.

«Ибо мы, ходя во плоти, не по плоти воинствуем. Оружия воинствования нашего не плотские, но сильные Богом на разрушение твердынь: ими ниспровергаем замыслы и всякое превозношение, восстающее против познания Божия, и пленяем всякое помышление в послушание Христу» (2 Кор. 10:3-5).

Участвуя в беспощадной духовной борьбе, будем помнить, что победители наследуют все. И придет время, о котором написано: «И отрет Бог всякую слезу с очей их, и смерти не будет уже; ни плача, ни вопля, ни болезни уже не будет, ибо прежнее прошло» (Откр. 21:4).



Итак, мойте руки, соблюдайте личную гигиену и рекомендации врачей, которые помогут вам не пострадать от коронавируса. Но не забывайте и о духовной пандемии греха. Следите за своим духовным состоянием. Как писал ап. Иаков, «очистите руки... исправьте сердца» (Иак. 4:8). Соблюдайте дистанцию – держитесь от греха подальше. И да благословит всех нас Бог в это сложное время не за-

болеть физически и устоять духовно.

ентюк

Андрей Лаврентюк



Осенью 1854 года Чарльз Сперджен, молодой пастор лондонской церкви, служил общине на фоне крупной вспышки холеры в районе Брод-стрит, расположенном прямо через реку. Как же он поступал?

### Он сделал приоритетом служение в своей поместной церкви

Сперджен писал: «Во время эпидемии холеры, хотя у меня было много дел в стране, я бросил их, чтобы остаться в Лондоне и навещать больных и умирающих. Я чувствовал, что обязан быть на месте во время болезней, смертей и скорби».

В это время Сперджен осознавал свою ответственность за пребывание вместе с больными и умирающими. Он не передавал эту задачу своим дьяконам или другим церковным лидерам, но оставался в Лондоне, чтобы выполнять свой долг.

### Он скорректировал свои встречи, но продолжал их

Вспышка холеры на Брод-стрит происходила в августе и сентябре 1854 года, но ее последствия ощущались в последующие недели и месяцы. Район, в котором собиралась церковь Сперджена, не был на карантине, поэтому они могли продолжать собрания... Среди всех испытаний, вызванных вспышкой, Сперджен и его диаконы продолжали принимать новых членов церкви, заботиться о 🥏 Как пастор, Сперджен также был неактивных членах церкви, соблюдать Вечерю Господню и практиковать всю обычную деятельность церкви. Именно в то время, когда новости о смерти бушевали по всему городу, Сперджен считал жителей Лондона наиболее восприимчивыми к Евангелию: «Время, когда ум особо чувствителен, наступает тогда, когда повсюду находится смерть. Вспоминаю, когда я впервые приехал в Лондон, с каким волнением люди слушали Евангелие, ведь холера свирепствовала ужасающе. Насмешек в то время было немного». Сперджен не только собирал свою церковь во время вспышки холеры, но и видел в тех собраниях уникальную возможность для Евангелия.

Учитывая наши нынешние ограничения, самые большие возможности, вероятно, появятся после вспышки вируса, когда церковь снова сможет собираться. Будет прекрасной возможностью проповедовать Евангелие тем, кто отчаянно ищет надежды.

### Он заботился о больных

доступен в течение недели, неустанно работая, чтобы навещать больных и убитых горем: «В 1854 году (находясь в Лондоне всего около года) район, в котором я работал, посетила азиатская холера, и наша община пострадала от ее проникновения. Семья за семьей вызывали меня к постелям пораженных, и почти каждый день меня вызывали на чью-то могилу». Во время этих визитов Сперджен молился с больными и скорбящими и указывал им на Евангелие. Его присутствие передавало Божье утешение народу.

Часто визиты были полны страха и горя, но имели место и прекрасные случаи, выражающие веру и радость: «Я ушел домой, и вскоре меня снова вызвали, чтобы навестить молодую женщину. Она была на последней стадии болезни, но это было очень светлое зрелище. Она пела, хотя и знала, что умирает, и разговаривала с

окружающими, говоря своим братьям и сестрам следовать за ней на небеса, прощаясь с отцом и все время улыбаясь, как будто это был день ее свадьбы. Она была счастлива и благословенна...»

### Он был открыт для новых возможностей благовестия

Сперджен не ограничивался только посещением членов своей общины, но был готов посещать людей «всех рангов и религий»: «Весь день (а иногда и всю ночь) я ходил по домам и видел, как умирают мужчины и женщины. О, как рады были они видеть мое лицо! Когда многие боялись входить в их дома, чтобы не заразиться смертельной болезнью, нас, которые не боялись такого, слушали с большим удовольствием, когда мы говорили о Христе и о божественных вещах».

Однажды в три часа ночи Сперджена вызвали к умирающему мужчине. Удивительно, но это был не христианин, а большой противник верующих: «Этот человек при жизни издевался надо мной. Используя грубые выражения, он часто обвинял меня в лицемерии. Но как только он был поражен стрелами смерти, то начал искать моего присутствия и совета, чувствуя в сердце, что я слуга Божий».

Сперджен пошел к мужчине сразу же, но уже почти ничего не мог сделать: «Я стоял рядом и говорил с ним, но он не отвечал. Единственное осознание, имевшееся у него на тот момент, было предчувствием ужаса, смешанного с оцепенением от приближающейся смерти. Вскоре сознание ушло, и я несколько минут стоял там, тоскуя вместе с бедной женщиной, присматривающей за ним, чувствуя совершенную безнадежность по поводу его души».

Не каждая возможность евангелизации приведет к впечатляющим обращениям. Но во времена болезни могут возникнуть удивительные возможности. Поэтому пользуйтесь любыми возможностями проповедо-

вать Евангелие тем, кто находится в страхе.

<mark>□ Он до</mark>верил свою жизнь Богу

Оперджен вскоре почувствовал физическое и умственное истощение. Однако среди своих страхов он научился доверять себя Богу и Его верности: «Сначала я с юношеским энтузиазмом отдался посещению больных, и за мной посылали со всех уголков района. Но вскоре я почувствовал себя уставшим физически и больным в сердце. Мои друзья забо-

левали один за другим, и я чувствовал или воображал, что заболеваю так же, как и окружающие меня люди. Чувствовал, что мое бремя было тяжелее, чем я мог выдержать.

Я скорбно возвращался домой с похорон, когда увидел на окне сапожника лист бумаги, где красивым жирным почерком было написано: "Потому что ты избрал Господа – Всевышнего, прибежище Мое – своей обителью, не пристанет к тебе зло, и язва не приблизится к твоему жилищу".

Влияние этих слов на мое сердце было немедленным. Вера присвоила этот отрывок как свой собственный. Я почувствовал себя в безопасности, отдохнувшим, опоясанным бессмертием. Я продолжал посещать умирающих, сохраняя спокойный и умиротворенный дух. Я

не чувствовал страха и нисколько не пострадал. Я с благодарностью преклоняюсь перед Господом, моим Богом, помня о Его чудесной силе».

Сперджен не обещает, что ни один христианин никогда не умрет от болезни. Христианин «не должен бояться болезни, потому что ему нечего терять, кроме всего, что он приобретет смертью».

Давайте подведем итог, как проходят обычные служения в необычные времена:

Пасторы должны проявлять му-

дрость и принимать соответствующие меры предосторожности, заботясь о больных. В то же время наша безопасность не может заключаться в мерах предосторожности — она должна быть в Боге. Так как мы доверяем Ему свою жизнь и верно выполняем свои обязанности, у нас есть возможность продемонстрировать, как выглядят надежда и мир в разгар смерти.

Во многом пример Сперджена во время вспышки холеры в 1854 году являет собой пример обычного пас-



торского служения. Пасторы должны быть со своими людьми, заботиться о страдающих, быть верными в евангелизации и демонстрировать через все это доверие Богу. Во время вспышки болезни реальность страданий и смерти намного повышается. Служение становится более интенсивным и неотложным, а возможности для Евангелия увеличиваются.

Наблюдая историю Церкви, наша задача – не просто копировать все, что было сделано раньше. Эта вспышка коронавируса бросает нам уникальные вызовы. Нам нужно проявлять мудрость, соответствующую нынешним дням. Но суть нашего служения остается той же – проповедовать Евангелие.

Выступая в 1866 году во время очередной вспышки холеры, Сперджен передал следующее задание пасторам и всем другим христианам: «И снова настало время служителей; и сейчас время для всех тех, кто любит души. Вы можете наблюдать людей более встревоженными;

и если это так, учтите, что вы пользуетесь возможностью сделать им добро. У вас есть Галаадский бальзам – когда их раны болят, излейте его на них. Вы знаете о Том, Кто умер, чтобы спасти, – расскажите им о Нем. Поднимите Крест высоко перед их глазами. Скажите им, что Бог стал человеком, чтобы человек мог быть вознесен к Богу. Расскажите им о Голгофе, ее стонах, плаче и кровавом поте. Расскажите им об Иисусе, висящем

на кресте, чтобы спасти грешников. Скажите им, что "есть Жизнь во взгляде на Распятого". Скажите им, что Он способен спасти в полной мере всех, кто пришел к Богу через Него. Скажите им, что Он способен спасти даже в самый последний момент и сказать умирающему преступнику: "Сегодня же будешь со Мной в раю"».

Джефф Чанг

Схиляюся, Господь, перед Тобою, Так хочеться, щоб Ти мене почув... Події в світі не дають спокою, Немов звершаєш Ти уже Свій суд.

Ти Сам торкнувся нашої країни, Свідомість українців сколихнув: Хтось затремтів, упавши на коліна, А хтось збирає ненависть й злобу.

Ти дав свободу – і нам добре стало, Вдихнулось вільно, утисків нема; Бажання поклонитися пропало, Такий мізерний віддаєм для Тебе час.

Не тягне часто Біблію відкрити, Ми забуваєм, що оце – наш Хліб, І Ним одним ми зможем вічно жити, Лічити мудро наші дні земні. Любов ту першу майже затоптали, І щира ревність вщухла, наче шторм... Ми й не помітили, коли усе пропало, І десь далеко залишився Бог.

Гадали ми, що так повинно бути, Дорога в небо якось приведе... Ти мусив Україну сколихнути, Щоб ми пізнали справжнього Тебе!

Щоб зрозуміли, в чому помилялись. Вкраїна потопала у вогні, Братерська кров невпинно проливалась, Життя віддали люди молоді.

Ми молимось за нашу Україну, Допомогти лиш можеш Ти Один! Поглянь, Господь, ось діти на колінах, Війни страшної нам не допусти! Дай, Господи, щоб кожен українець Свої відносини з Тобою відновив, Схилившись перед Тебе на коліна, У Тебе, Боже, прощення просив.

Дай цінувати, Господи, свободу, Використовувати правильно свій час, Небесним світлом бути для народу, Загиблі душі вести до Христа.

Ми молимось за нашу Україну! Помилуй, Добрий Батьку, наш народ! Ми каємось, бо твердо зрозуміли, Що ми без Тебе є ніхто, Господь!

I нам лиш Ти потрібен, добрий Боже, Благаємо – нам милість Ти подай! Лиш Ти Один нам в світі допоможеш, Благослови наш український край!





отел кратенько: «Спасибо! И дальше не оставь!..» Как это обычно бывает. А тут – карантин, спешить некуда. Он слушает, вроде как поощряет: давай брат, рассказывай. А мы вдвоем. Никого нет. Никто ничего не записывает. Не подслушивает.

И распахнулась душа, открыла свои секреты. Иногда впадал в ужас от своего исповедания. Говорил слова, возникали подробности, детали дел, и даже мотивы всплывали. Подленькие дела, и подленькие мотивы.

Случалось раньше говаривать о мерзости бытия, всяких грязных делах – но это все «они», а я лишь страдалец в этой мерзкой суете. Я почти святой, и так и старался поближе к Господу придвинуться – Он не устранялся, а я и рад. А ныне искренность пришла. Честность. Самое страшное, оказывается, это честность. Даже в детстве я уже грешник страшный был. А уж в юности, в зрелости – слов нет. Рассказывал Господу, голос стихал, бормотание мое переходило в шепот, глаза смыкались, открыть их

было выше моих сил. Стыдобища! «С такой грязью как ты к святому Господу смеешь приближаться?» Какой-то гнусный голос в одеждах гордой совести упрекал меня и понуждал замолкнуть. И немного ему не удалось меня закрыть. Но Господь коснулся меня: «Продолжай чадо, рассказывай…»

Это было что-то! Даже в годы седины, в святом служении, в окружении благочестивых людей, в церковной общине я, оказывается, лукавил и фарисействовал. И гордился. И ненавидел. И злословил. Ужас! Так стало мерзко и страшно. «Подлец я...» Прошептал так ко Господу. Скукожился весь, превратился в комок грязи. И ожидал. Сейчас Господь пнет меня. Отправит по назначению.

А Он взял меня на руки. Прижал к груди.

«Я люблю тебя, – шепнул в ухо. – Молодец, что ты все Мне рассказал. Ничего не утаил. Значит, вправду веришь. А коли веришь, то прощаются тебе все грехи твои».

Вот тут и возникла Благодать! Мир и Любовь! Свобода!

Третье Небо возникло!

И мысль пришла: «Хорошо, что эпидемия пришла. Такую возможность сотворил этот карантин. Все стихло. Ничто не отвлекает. Никто не раздражает. Я и Он!»

Поговорили! Славно поговорили! Никогда прежде так не говорили!

Спасибо Тебе, Иисус! Ты – истинный Спаситель! Ты – настоящий Врач!

Желаю вам, друзья мои благословенные, души свои бесценные подвергнуть освящению!

И придет радость!

«Всегда радуйтесь. Непрестанно молитесь. За все благодарите: ибо такова о вас воля Божия во Христе Иисусе. Духа не угашайте. Пророчества не уничижайте. Все испытывайте, хорошего держитесь. Удерживайтесь от всякого рода зла. Сам же Бог мира да освятит вас во всей полноте, и ваш дух и душа и тело во всей целости да сохранится без по-

рока в пришествие Господа нашего Иисуса Христа» (1 Фес. 5:16-23).



Юрий Сипко

От великой скорби и стесненного сердца я писал вам со многими слезами...

(2 Kop. 2:4)

## Марта Снемл Ниголсон

### призывает следовать ее примеру

дываясь на долгую дорогу, оставшуюся позади, я осознаю, что Его рука была надо мной всегда.

Я никогда не была крепким ребенком. Мое здоровье резко ухудшилось, когда я была юной девушкой. Я провела семь лет в постели, страдая главным образом от туберкулеза, затем одна болезнь сменяла другую. Я перенесла семь серьезных операций (помимо пятнадцати небольших). Кажется, что почти все существующие болезни посетили меня. Последние двадцать лет я была лишена всякой активности и смогла побывать в церкви только однажды.

Эти годы испытаний принесли мне дары. Я не наслаждаюсь болезнью или страданием, нервными припадками или истощением – их тяжелее переносить, чем физическую боль. К тому же инвалид вынужден похоронить так много дорогих ему устремлений, которые живут в нем до последнего вздоха и отказываются умирать благопристойно и тихо. Но у Всевышнего есть способ забирать у нас игрушки; и после того, как мы немного поплакали, подобно разочарованным детям, Он вкладывает нам в руки сокровища, которые не оцениваются ни «золотом Офирским, ни драгоценным ониксом, ни сапфиром» (Иов 28:16).

Вспоминаю, как, проболев несколько лет, я по неразумности считала, что уже постигла уроки, которым Господь хотел меня обучить, и что Он позволит мне идти в мир и работать для Него. Да разве способен кто-либо познать все, чему Господь может научить нас!? Нет, я все еще больна. Я не понимаю, почему должна оставаться инвалидом. Я больше не надеюсь, что вообще пойму это. Если бы я поняла это, то мне бы не нужна была вера. Достаточно того, что Всевышний знает ответ, и однажды Он расскажет мне, почему это было лучшим путем и для меня, и для Его дела.

Затем пришел самый тяжелый удар. Почти девять лет назад Он призвал к Себе моего возлюбленного мужа, и я осталась здесь одна – скрюченная от артрита, страдающая от рака, с угасающим зрением и другими недугами, которые не стану упоминать. Тогда (воистину!) я познала больше о Господе и о том, что Его

Споминая период болезни, длившейся почти половину моей жизни, я благодарю Бога за эти года, наполненные болью», – сказала Марта Снелл Ничолсон, известная своими прекрасными стихами. Этот ее недуг был таким тяжелым и суровым, что тело уменьшилось в размере с 168 см до 145 см, и она весила меньше 36 кг. Ее позвоночник стал настолько неподвижен, что его поддерживали тяжелые стальные скобы. Слова Марты лучше всего опишут секрет безмятежности и радости ее духа – чувства, излитые в песне

«Когда я стояла в начале моего жизненного пути и напрягала глаза, стараясь разглядеть этот путь, неясно вырисовывающийся передо мной, я была уверена – он будет усыпан розами. Когда же пришли боль и страдание, я не смогла этого понять. Но сейчас, огля-

сила совершается в моей слабости (2 Кор. 12:9), и что Он восполняет все мои нужды «по богатству Своему в славе, Христом Иисусом» (Фил. 4:19). Одно дело – думать так, но совсем другое – постичь на собственном опыте, что это действительно так; знать без тени сомнения, что когда вы проходите «долиной смертной тени» (Пс. 22:4), вы можете ухватиться за Его руку, что вы никогда не будете в одиночестве, вам не нужно бояться (так как Он пройдет с вами по всем путям!) – и что Его руки достаточно сильны, чтобы нести вас. Невозможно передать словами, какое благословение – знать все это».

Марте Ничолсон, прежде чем она была призвана в Небесный дом, пришлось испытать более сковывающий недуг – болезнь Паркинсона. Из ее страданий родилось стихотворение «Спокойствие».

Рука, которая разбрасывала звезды во Вселенной, Хранит меня от всяких бед земных. Я знаю, что мне жизнь дана Единственным, Кто создал эту землю; Чей Разум задал всякое движение светил. О, чудо! Он желает вникнуть Во все заботы малых дел моих. Конечно, только Он, Создавший воды, разделивший их землею, Способен дать Спокойствие, когда штормит. Так неужели Тот, Единственный, Хранящий даже Млечный Путь в руках Своих, По Милости Своей и Благодати От всех соблазнов света меня не сможет оградить?

Марта Ничолсон призывает следовать ее примеру спокойствия всех, страдающих от болезней, и рассказывает, что давало ей мужество жить.

«Самое лучшее – это благословенная надежда на возвращение Божьего Сына. Не знаю, как я вообще могла жить прежде, чем полностью осознала эту удивительную истину... Каждое утро я думала с ликованием в сердце: «Он может прийти сегодня!» – и каждый вечер: «Когда я проснусь, я могу быть уже во славе на Небесах».

Каждый день нужно жить так, как будто это мой последний день, и так много нужно сделать, чтобы очистить свое сердце и навести порядок в доме. Я нахожусь в напряженном ожидании. Больше нет серых дней, ибо все они расцвечены яркими красками. Нет больше темных дней, ибо сияние Его возвращения заполняет горизонт; нет больше скучных дней, так как приближается Его слава; нет больше одиноких дней, ибо звук Его шагов слышен все более явно. Подумать только, что скоро, очень скоро я увижу Его благословенное Лицо и навеки расстанусь с болью и слезами!»

Э. и Л. Харви

### Наша жизнь страданьями наполнена,

Но есть радость и
в долинах слез –
Если мы, воскреснув, ищем
горнего,
Где во славе царствует

Чтоб воскреснуть – надо покаяние Совершить и больше не грешить. Рай и небо – это состояние Ко Христу стремящейся души.

А. Савченко

От плода уст своих человек вкусит добро» (Притчи 13:2) Для обоарения: Говорите слова веры, которые созидают. Говорите доброе Божье Слово – себе, вслух, другим. Это сделает вас сильнее и принесет доброе в жизнь! Самое большое искушение во времена трудные начать жаловаться (по сути, говорить негатив) или роптать. Кажется, что это поможет – но как раз наоборот, это вас сделает слабым.



Христос.

### Не заслужили...

Я кось я («російський» німець) стояв у Києві в підземному переході перед старою людиною, що просила милостиню, і в мене вислизнуло запитання:

– Коли Бог, нарешті, змилується над вами, над вашою країною?

Чи знаєте ви, що відповів мені цей старий жебрак?

– А за що нас милувати? Не заслужили ми Його милості. Самі винні, стільки років жили без Бога, хулили Його, а тепер просто розплачуємося за те, що самі заварили. Терпіти будемо.

Від відповіді старої людини мені не стало легше. Йому, мабуть, теж. В ній я почув результат тяжких роздумів. «Самі винні».

Це було як вирок, винесений самому собі. Як визнання неминучості. Здається, добрі люди, нічим не гірші інших, а ось сидять і просять милостиню. І держава не в силах допомогти.

Чому ж Бог не втручається у життя людей? Не любить Він їх? Байдужі вони Йому? Чи, можливо, зло сильніше добра?

Мабуть, вам теж часто доводилося чути запитання: «Чому Бог стільки допускає? Якщо Він Бог любові, то чому у світі стільки горя та нещастя?» Можливо, ви і самі не раз над цим замислювалися. Адже у житті як віруючої людини, так і невіруючої, відбуваються події, на які часто важко або зовсім неможливо знайти логічні пояснення.

Можна навести багато прикладів, та ви і самі таких прикладів знаєте безліч. Можливо, хтось і сам переживав труднощі або переживає їх зараз. У віруючих є надія, що у вічності вони отримають відповіді на усі свої запитання. Але як бути невіруючому? Що

йому у такому випадку сказати?

Бог всемогутній. Він любить людей, і вони Йому не байдужі. Винна в усьому людина. І винна вона у двох напрямах.

### Не під владою Бога

Перший з них: людина не знаходиться під владою Бога.

Колись вона була створена Богом і знаходилася під Його проводом. Людина мала постійну спільність з Богом, безпосередньо чула Його голос. Але потім відбулося щось непоправиме. Чоловік порушив волю Бога. Ось як описано цю подію у Біблії:

ПОМУ ВІП ЗЛОВ

«Але змій був хитріший над усю польову звірину, яку Господь Бог учинив. І сказав він до жінки: "Чи Бог наказав: Не їжте з усякого дерева раю?" І відповіла жінка змієві: "З плодів дерева раю ми можемо їсти, але з плодів дерева, що в середині раю, – Бог сказав: Не їжте із нього, і не доторкайтесь до нього, щоб вам не померти". І сказав змій до жінки: "Умерти – не вмрете! Бо відає Бог, що дня того, коли будете з нього їсти, ваші очі розкриються, і станете ви, немов Боги, знаючі добро і зло". I побачила жінка, що дерево добре на їжу, і принадне для очей, і пожадане дерево, щоб набути знання. І взяла з його плоду, та й з'їла, і разом дала теж чоловікові своєму, - і він з'їв» (Буття 3:1-6).

Тут людина була поставлена перед вибором. Вона повинна була ви-

брати між добром і злом, слухняністю і непослухом. І чоловік зробив вибір, відвернувшись від Бога. Бог поставив кордон, за який людині не можна було переступати. Але вона переступила його, висловлюючи бажання самій вирішувати власну долю, самій визначати напрям власного життя. Що продовжує робити і сьогодні. Результати цього ми бачимо. Виявляється, вибір був зроблений невірно.

Людина вийшла з-під влади Бога. Протягом історії Господь неодноразово намагався повернути людину у Своє лоно, але людина не хотіла. Найбільшою спробою була поява Сина

Божого Ісуса Христа на землю. В об-

разі людини Він з'явився серед людей. Ісус жив абсолютно безгрішним життям, виповняючи цим волю Свого Небесного Отця. Потім Він добровільно взяв гріхи усіх людей на Себе і поніс за них покарання. Цим Він примирив неслухняне людство з Богом і відкрив людині

доступ до Неба. Апостол Павло висловив це такими словами: «В Христі Бог примирив з Собою світ, не рахуючи їм їхніх провин» (2 Кор. 5:19).

Людина могла знову стати під владу Бога. Але якою була відповідь на це? «Не хочемо, щоб Він царював над нами!» (Луки 19:14). «Прийшов до своїх, та свої не прийняли Його» (Луки 1:11). Лозунги сучасних безбожників не нові. Усе це вже колись було.

Безбожне людство живе за своїми законами. Йому не потрібен Бог. Чому люди згадують Бога, коли їм стає погано? Чому відкинутий Бог раптом повинен піклуватися про них? Чому раптом в усьому, що люди самі натворили і творять до сьогодні, повинен бути звинувачений Бог?

Чи не є це черговою пасткою са-

тани? Колись він спокусив людину вийти з-під покори Богу, а тепер хоче ще зробити Бога винним у становищі людини. Типу: «Він вас створив. Він і повинен піклуватися про вас». «Адам відказав: "Жінка, що дав Ти її, щоб зо мною була, вона подала мені з того дерева, – і я їв"» (Буття 3:12).

Людина пішла від Бога. Як блудний син з притчі Ісуса Христа. Той син пішов від батька, тому що захотів «свободи». Але потім до нього дійшло, що без батька йому погано. Він, дійсно, дійшов до дуже плачевного стану; грошові запаси скінчилися, друзі його залишили, одяг зносився.



Аналізуючи свій стан, парубок не робить якісь докори своєму батьку, як ми інколи докоряємо Богу. Він усвідомлює, що лише сам винен у своєму становищі жебрака. Не батько в тому винен, що йому довелося пасти свиней і цим заробляти собі на життя; не батько винен, що у нього рваний одяг і ночувати доводиться у хліві.

Блудний син вирішує повернутися додому. «Отче, я згрішив проти неба і перед тобою, і вже недостойний називатися сином твоїм» (Луки 15:21). Блудний син вірно оцінив свій стан і власну вину. Не Бог, не батько, а лише він сам винен. О, якби і сучасне людство оцінило нарешті себе вірно і повернулося під владу Бога! Отож, перша відповідь на запитання «Чому Бог стільки допускає?» полягає в тому, що людство не живе під владою Бога.

### Життя не за заповідями

руга відповідь витікає з першої. Людина живе не за за-

повідями Бога. Людина не питає волі Бога.

Скільки ненависті і злоби проявляється між людьми... Якось я розмовляв з одним кавказцем, і на моє запитання «Чому серед кавказьких народів сьогодні стільки ворожнечі?» він відповів: «Раніше нам не можна було вбивати, а зараз можна. Ось уся злість, що накопичилася, і виливається».

В мене тут виникло запитання: хто ж тепер дозволяє їм вбивати? Яка це влада узяла собі право дозволяти людям чинити таке?

Звичайно, офіційно такого закону нема, але люди дуже рідко живуть за

законами, даними урядом. Якби в кожній країні виконувались усі закони, то можна було б закрити тюрми і розпустити поліцію. Людині потрібні закони, їй потрібні кордони, за які переступати не дозволено.

В кожному законі закладено елемент насилля. В серці людини живе зло; і все, що це зло стримує, сприймається людиною часто навіть з несвідомою ворожнечею. Ось виникають суспільно-політичні ситуації,

коли виконавча влада (тобто влада, яка контролює виконання законів) або відсутня, або ослаблена, і тоді ця внутрішня натура людини проявляється найбільш неприкрито. Кавказець назвав цю внутрішню натуру «накопиченням злості». За певних умов вона раптом проявляється, виливається зовні.

У колишній Югославії народи, що жили поруч, раптом кидаються одне на одного як закляті вороги. А на Кавказі народи, раптово згадуючи давно забуті образи, чи повертаючись до кривавих традицій сторічної давнини, показують, що натуру людини не змінити законами і новими соціалістичними традиціями.

Але звідки береться оця «накопичена злість»? Відповідь тут все та ж. Винне у цьому відчуження людини від Бога. Не Бог винен в людській жорстокості, а сама людина. Бог не дозволяє вбивати та насилувати, але ніхто Його не питає. Людина сама собі законодавець, і ніякими законами, кодексами і

правилами її не переробити.

### Вихід є!

і спокій цілком можливі. У різдвяну ніч на полях Віфлеєму ангели співали такі слова: «Слава в вишніх Богу і на землі мир, в людях благовоління» (Луки 2:14).

Мене часто запитують: чи виконалося це пророцтво ангелів? Де сьогодні на землі мир? І де вона, ця добра воля, у людини? На землі миру, звичайно, нема, але у людини він можливий і дійсно є. Подивіться на щирих християн: хіба не випромінюють світла їх очі? Хіба не бажають вони добра людям? Хіба не сповнює їх серця добра, блага воля?

Мир можливий, дорогі друзі. Але за однієї умови – людина повинна знову навернутися до Бога. Вона повинна знову визнати владу Господа над собою, над своїм життям і своєю волею. Апостол Павло пише: «Хто в Христі, той нове творіння; старе минуло, а нове настало» (2 Кор. 5:17).

Людина здатна стати новим творінням і жити у мирі та злагоді. І вона також може передавати цей мир далі. Вона здатна ставати останньою ланкою в ланцюговій реакції зла і помсти. І ось уявіть собі, друзі, якщо б усе людство жило за заповідями згідно з волею Бога?! Усе те зло, яке приносить нам сьогодні стільки горя та суму, зникло б. Не було б ні воєн, ні насилля, ні плачу, ні скорботи. Як добре було б тоді!

Та чи можливо це? Поки що ні. Поки цей видимий світ знаходиться під пануванням ворога Божого – сатани, який наповнює серця людей злом і ненавистю. Щоб набути божественний мир, необхідно свідомо зректися від справ сатани і навернутися до Бога.

Необхідно попросити у Бога прощення своїх гріхів. І тоді Його мир наповнить серце людини.



Б. Зудерман

Хотя наш семейный врач и намекал, что у меня может быть рассеянный склероз, я была потрясена, услышав этот диагноз. Постепенно осознавая случившееся со мной, я поняла, что у меня есть только два выхода: либо я буду отрицать болезнь, либо научусь жить с нею. Я выбрала второй путь, однако остался вопрос: «КАК это делать?»

Ч начала я должна была выбрать и вид лечения. Разных советов и рекомендаций было хоть отбавляй все искренне хотели мне помочь. «Как разобраться в таком количестве информации?» - размышляла я.

Во-первых, я выслушивала любые рекомендации, понимая, что каждая продиктована любовью и участием. Однако я осознавала, что не должна чувствовать себя виноватой или разочарованной из-за того, что не испробовала все виды лечения. Это было совершенно невозможно. Также следовало подумать о стоимости лекарственных препаратов, если такие вдруг понадобятся. Я знала, что Бог поможет мне разрешить финансовый вопрос, если захочет, чтобы я прошла курс лечения. Эта уверенность помогала мне делать правильный выбор.

Понимая, что мои врачи более осведомлены о моей болезни, чем я или мои друзья, я решила в первую очередь рассмотреть их рекомендации. Все рекомендованные ими методы лечения я рассматривала в свете двух принципов Слова Божьего. Во-первых, мое тело – храм Божий, и я призвана беречь его. Во-вторых, как дитя Божье, я вовсе не стремлюсь вечно оставаться на земле, так как нечто более славное ожидает меня на небесах.

Затем возник следующий вопрос: «Как справиться с физической слабостью?» Раньше я с огромным удовольствием выполняла многие пункты из повседневного списка «ЧТО ДЕЛАТЬ?» Сейчас я многое не успеваю, нередко выдыхаясь уже к обеду. Бывает, что утром у меня нет желания даже встать, не говоря уже о том, чтобы что-то сделать.

Я чувствовала себя никчемной до тех пор, пока не осознала, что моя значимость не в том, сколько я могу сделать, а в том, что моя жизнь сокрыта во Христе. Скоро стало понятно, что во избежание разочарований нужно изменить свой образ жизни: нельзя равняться со здоровыми и с тем, какой я была прежде.

Сегодня я не могу делать все, что делала раньше – я выполняю то, что требует меньших усилий. Более сложные задания я выполняю поэтапно – не все должно решаться мгновенно. Короткий отдых позволяет мне сделать больше, чем когда я, уставшая, продолжаю работать.

БОЛЕЗН Принимать помощь от других не просто, но, смирившись, я иногда

вынуждена идти на это,

понимая, что в этом есть свое благословение. Также крайне важно сопереживать другим. Я не могу это делать так, как прежде, однако есть другие пути для пожертвований и помощи. Ничто так не воодушевляет, как мысль, что ты можешь кому-то помочь. Я не хочу сказать, что могу сделать что-то очень важное, однако я умею внимательно выслушать. Это умение многие не ценят, а между тем оно крайне важно.

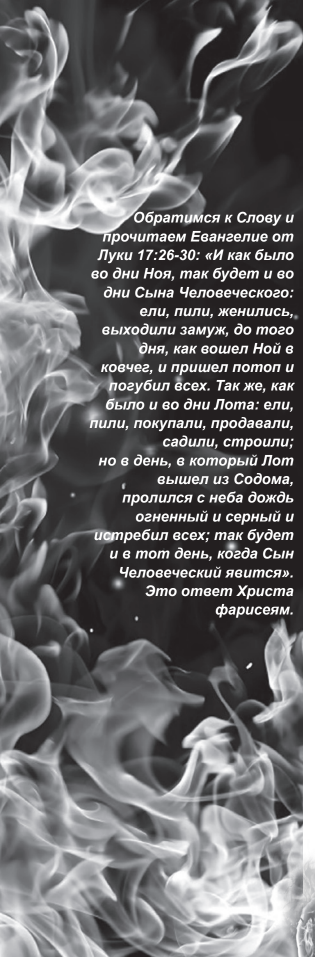
Я также обнаружила, что с болезнью помогают справляться честность и открытость. Люди искренне интересуются моими делами, и единственный способ, благодаря которому они узнают о моем состоянии – это правдивый рассказ о моих успехах и разочарованиях.

Одновременно я поняла, что важно не жалеть себя и не жаловаться. Кому приятно общаться с человеком, который постоянно жалуется и говорит только о своих проблемах?

Иногда мне страшно при мысли, что всю оставшуюся жизнь я вынуждена буду бороться с этой непредсказуемой болезнью. Однако становится легче, когда, смирившись со своими недостатками, я вспоминаю, что это испытание предусмотрел Бог и нашел, что оно не слишком трудное для меня.

На меня возложили руки и помазали елеем, однако Господь решил не исцелять меня. Тем не менее, я уверена, что Он даст мне благодать и силу на каждый день независимо от того, будет ли мое состояние стабильным или внезапно ухудшится.

Эмми Йодер



исус обращает взгляд на историю, состоящую из фактов. Есть позитивные факты и негативные, все они творят историю. Иисус перечисляет факты, относящиеся к тому времени: люди ели, пили, женились и т. д. Их жизнь мало чем отличалась от нашей повседневности. Да, тогда они еще понятия не имели о ноутбуках, интернете, социальных сетях и многих других вещах, но разум, руки-ноги, желание трудиться или бездельничать – все это было, как и у нас с вами. Они занимались теми же делами, что и мы, – покупали, продавали, строили, женились. Но была одна проблема – они не думали! И Христос, обращая внимание на историю, хочет напомнить, что произошло тогда. И если люди думали, что такое больше не повторится, то Он хотел показать им, что они ошибаются. И далее, начиная с Луки 17:30, Христос словами «так будет» перенаправляет внимание с прошлого в будущее. Он начинает перечислять то, чему надлежит произойти.

Заострим внимание на Луки 17:29: «...но в день, в который Лот вышел из Содома, пролился с неба дождь огненный и серный и истребил всех...» Когда вы слышите слово «Содом», что первым делом приходит вам на ум? Скорее всего, в свете нынешнего времени у вас тут же возникает ассоциация с гомосексуализмом, развратом, содомией. Не так ли? Но в Библии об этом упоминается самая малость. А вот то, о чем в действительности говорится - мы просто упускаем из вида. А это и есть самое важное, потому что стало причиной происходившего в Содоме и Гоморре!

Почему же Бог уничтожил эти города, решив, что этим людям просто нельзя больше жить на земле?

Посмотрим, какую характеристику им дает Бог в книге Бытие 13:13: «Жители же Содомские были злы и весьма грешны перед Господом». Что означает слово «весьма»? Ведь все люди грешны, все нарушают Божьи заповеди, не так ли? Но здесь Бог желает сделать акцент. Так же, как в Писании встречается описание некоторых женщин, о которых сказано, что они были не просто красивыми, а «весьма» красивыми. То есть их красота была необыкновенной, особенной. Существует греховный образ жизни, но есть то, что «зашкаливает», переходит все мыслимые границы, выходит за рамки Божьего терпения. И как раз здесь делается особое ударение на греховности жителей этих пяти уничтоженных Богом городов – они были «весьма» грешными. Посмотрим, по какой причине в ту землю отправился жить Лот. В книге Бытие 13:10 говорится, что земля та была орошаема водою и была как сад Господень. И Лот купился на это. И если Авраам пошел путем веры, то Лот пошел путем своих очей.

Обратимся к тексту Бытие 18:20-21, где говорится, как к Аврааму пришли Божьи посланники: «И сказал Господь: вопль Содомский и Гоморрский, велик он, и грех их, тяжел он весьма...» Оказывается, злодеяния жителей той местности уже привели к тому, что люди начали просто вопиять к Богу, и этот вопль был услышан Им на небесах, в связи с чем Он послал Своих ангелов совершить суд над грешными городами. Заметьте, что суд над Содомом и остальными городами произошел вовсе не по тем причинам, о которых мы привыкли думать в первую очередь. Только глубже



вникая в Писание мы можем понять, за что же на самом деле их наказал Господь. Их вина заключалась в отсутствии сочувствия, в искажении правосудия — они владели чрезмерным богатством, и при этом сердца их были крайне жестокими. Прочитаем пророка Иезекииля 16:49: «Вот в чем было беззаконие Содомы, сестры твоей и дочерей ее: в гордости, пресыщении и праздности, и она руки бедного и нищего не поддерживала». Скажите, пожалуйста, где здесь хотя бы малейший намек на какие-либо сексуальные грехи? Ни одного!

Народы, жившие на востоке, издревле отличались особой гостеприимностью. Когда ангелы пришли к воротам Содома, Лот вышел их встречать потому, что кое-чему научился у своего дяди, который был очень гостеприимным человеком, человеком веры. И Лот просто не мог поступать иначе. Сколько бы Лот ни прожил в Содоме, он не стал там своим человеком. Это видно со слов жителей Содома, которые называют Лота пришельцем, возмущаясь, что он якобы собрался их учить, как им жить.

Посмотрим, на что же Бог обрашает свое внимание. Первое – это гордость. Первопричина греховного поведения и, как результат, истребления жителей Содома – именно гордость. Это когда тебя «несет», когда «дрожжи» действуют внутри, ты любуешься собой, своей славой, известностью, авторитетом. Когда ты не ходишь - ты плывешь! Существуют вспомогательные элементы, существенно влияющие на гордость. В 8-ой главе книги Второзаконие Господь говорит Своему народу, что когда он войдет в землю обетованную, где получит в наследие города, виноградники, колодцы и другое имущество – им надо чего-то остерегаться: «...то смотри, чтобы не надмилось сердце твое и не забыл ты Господа, Бога твоего...» (Втор. 8:14). Когда человек имеет всего в достатке и чувствует, что стоит крепко на ногах, он не имеет никакой нужды, он самодостаточен и не нуждается в какой-либо помощи и ни от кого не



зависит; его сердцем начинает овладевать гордость, превозносящая его над другими. И такого человека непременно ждет поражение. Потому что Бог – противник всякого превозношения!

Вместо того, чтобы сегодня падать на колени перед Богом, смиряя перед Ним свое сердце, говоря: «Я прах перед Тобой, ничего не значащий!», люди кичатся своими достижениями, печатают о них в прессе и открыто рассказывают о том, чем они гордятся. Интересно - когда человеку за что-то стыдно, какова его реакция? Что происходит с его лицом? Оно заливается красной краской. Но пророк Иеремия говорит, что люди, говорящие о своих грехах, не краснеют и не стыдятся. Сегодня люди находятся в ситуации ничем не лучшей - они потеряли стыд, злы и грешны пред Господом. И они ставят изобилие на пьедестал, возложив гордость, как ожерелье, на шею свою.

В книге пророка Иезекииля мы читали, что не только гордость была проблемой Содома. Их пороком также было пресыщение. Что же это такое? Пресыщение – это излишество, это употребление чего-либо сверх меры. Писание говорит, что даже мед нужно есть в меру. Всему нужна своя доза. И, к сожалению, даже в лексикон верующей молодежи прокралось слово «передозировка». И это беда, это наш бич! Если кто-то рассказал бы нашим отцам и дедам о том, что сегодня при церквях бу-

дут учреждаемы реабилитационные центры для нарко- и алкозависимых среди нашей христианской молодежи, они бы, воскреснув, умерли сразу! Почему это происходит? Да потому, что теряется всякая мера! Помните, как в Притчах сказано о ненасытимости и ее двух дочерях - «давай, давай!», когда человек не знает меры. У него есть все необходимое но он все равно не может удержаться, чтобы не купить товары по акции. Вещь, на которую вдруг оказалась скидка 70-80% ему вообще не была нужна, но это же грех упустить такую возможность! Искаженное мышление, утратившее ощущение разницы между необходимостью и излишеством! Человека, которому мало, мало, мало и мало, успокаивает только могила! Или когда он узнает о своей неизлечимой болезни. Вот тогда уже ничего не нужно! Это же происходило в Содоме - у них было больше, чем им было нужно; но вместо того, чтобы видеть бедного и нищего – они угождали лишь собственной плоти. Изобилие делает сердце жадным и жестоким.

Хочу отметить, что никогда не бывает излишества в словах ободрения друг другу, добрых делах, никогда не будет слишком много любви между супругами. Но мы с вами живем в излишестве материальном, не так ли? Откройте свой гараж, оцените свой дом, имущество, все то, что вы туда снесли, сложили и бережно храните. Но если реально посмотреть на вещи

- то мы пользуемся незначительным количеством своего добра, носим лишь определенные вещи из своего гардероба; остальное лежит «мертвым грузом». Ну, сколько тебе нужно, человек? Самый минимум, правда? Но нам так хочется больше! Это говорит о том, что ненасытимость внутри нас побуждает нас совершать неправильные шаги - мы залезаем в долги, оформляем кредиты, грязнем в проблемах; более того – втягиваем туда своих детей и думаем, что мы счастливы! А это – яма! И дай Бог, чтобы по Его милости мы из этой ямы смогли выбраться. А некоторые так и утонуУ него не было шикарных домов или машин, он пользовался каким-то захудалым велосипедом, а зачастую и пешком ходил из села в село, но он был счастлив! Он, благоговея пред Богом, жил свято, и ему всего хватало, потому что Бог заботился о нем! Хотя жил он довольно скромно, но был безмерно счастлив.

Но посмотрите на наших детей: он подходит к холодильнику и фыркает: «Я это не буду!.. Это я ел вчера!.. А это я вообще не ем!» Это пресыщение, это результат излишества! И это приводит к проблемам. Помните, как в *Притичи* 30:8 Агур молится от том, чтобы Го-

сподь не давал ему нищеты и богатства – двух крайностей, – а питал его насущным хлебом? Молитва «Отче наш» учит нас просить о хлебе насущном! Это значит, что Бог-Отец взял человека, который служит Ему, на довольствие. Бог обещает, что если этот человек поставит Его на первое ме-

сто в своей жизни – Он даст ему хлеб, даст ему одежду, потому как знает все его нужды!

Еще один момент, на который я хотел бы обратить наше внимание, - праздность. Это незанятость, безделье, излишек свободного времени. Скажите, у вас свободное время есть? И если кто-то ответит «Нет!», он соврет. Почему? Ответьте честно - сколько времени в сутки вы проводите в социальных сетях? Сколько часов вы можете бессмысленно листать новостную ленту? Мы не замечаем своего свободного времени, ведь тратим его не на то, куда следовало бы. И если бы молодые люди правильно использовали время, мы бы не наблюдали сегодня такое их количество в тюрьмах.

Праздность – это мать скуки. Жители Содома искали развлечения, по-

тому как у них было слишком много свободного времени. Поэтому я хочу пожелать всем нам и нашим детям всегда быть чем-то занятыми, проводя свое время активно и полезно. Говорят, что ленивые всегда собираются что-то делать. Незанятый человек никогда не будет до конца счастлив.

Предание говорит, что ввиду того, что земля содомская была очень богатой, и ее жители жили в роскоши и изобилии, они просто не знали, куда себя деть, чем бы заняться. И вот, в эти города отовсюду стекались толпы нищих людей в надежде получить что-либо от этих богачей. Да, они впускали их в свои города, но отнюдь не с целью помочь этим несчастным. Но чтобы потом развлекаться, наслаждаясь зрелищем, когда те умирали голодной смертью на их улицах. В отличие от Лота их абсолютно не волновало гостеприимство. Их чудовищная жадность выливалась в то, что если кто-либо давал голодающим хлеб и воду – этого человека просто сжигали на костре! Этого нет в Писании, это лишь предание, но оно говорит о том, что так была сожжена одна девушка. Другую девушку, которая подала хлеба и воды нищему, жители Содома, обмазав медом, выставили на городскую стену, где ее живьем закусали пчелы. И вот, вопль страдающих от беззакония и жестокости был так силен, что достиг небес, и Господь решил проверить, что же там происходит.

Итак, Писание призывает нас видеть нужду тех, кто вокруг нас, а не страдать близорукостью; иметь доброе сердце, умеющее сострадать и делиться с теми, кто живет скромнее нас, кто ничего не имеет по сравнению с нами. Богу не важно, насколько раскручен твой бизнес. Ему важно состояние твоего сердца. Лот был готов даже пожертвовать своими дочерями ради гостей...

Мой отец исповедовал практическое христианство. И он учил меня, говоря: «Сынок, ты можешь не спросить человека, как его зовут, но ты обязан узнать у него две вещи: есть



ли в ней и так и не смогли восстановиться. Почему? Потому что «...корень всех зол есть сребролюбие, которому предавшись, некоторые уклонились от веры и сами себя подвергли многим скорбям» (1 Тим. 6:10). Сохрани нас Господь от этого!

Но все это материальные вещи. Обратимся к духовному: скажите, не пресыщены ли мы в духовных благословениях? Взгляните на наши помпезные молитвенные дома, наличие интернета, обилие конференций, проповедей, собраний, книг, дисков и так далее... Я, вспоминая своего дедушку, думаю: «Какой же ты был бедный! Несчастный просто! У тебя ведь всего этого не было: ни интернета, ни доступа к архивам, библиотекам, проповедям, историям!» Но... у него было главное: у него был Бог и довольство тем, что Бог ему давал!

ли у него где переночевать, и ел ли он сегодня что-нибудь?». Однажды мы посетили огромную тысячную славянскую церковь. По завершении служения я сказал своей семье и друзьям, с которыми приехал: «Знаете, что сейчас произойдет? Сейчас к нам будет подходить много людей, благодарить и говорить о том, как прекрасно, что мы посетили их церковь, принимали участие в служении; будут приглашать еще в церковь, желать нам Божьих благословений... Но все эти люди вскоре разойдутся, и мы одни так и останемся здесь стоять!» Они мне: «Ты что, шутишь, да не может такого быть!» Но... тысяча людей разошлась, а мы так и остались возле своего минивэна на парковке.

Это и есть реальная картина наших с вами сердец сегодня. Поэтому в завершение я хочу сказать: если человек горд, если он пресыщен, если он ничем полезным не занят, если он не стремится замечать нужду вокруг себя – он начнет искать себе развлечений, как начали искать их жители Содома, которых в итоге постигло наказание от Господа и истребление.

Вынесем же для себя несколько уроков.

- 1) Абсолютно все, что мы имеем, дано нам Богом.
- 2) Бери себе столько, сколько реально нужно, не собирай лишнего.
- 3) Удаляй из сердца гордость, думай о бедном, делай добро, будь отзывчивым, любящим, не забывай о возмездии, будь всегда занят полезным и важным.
- 4) И последнее у тебя всегда есть возможность остановиться и раскаяться!

Все это уроки, уроки истории. И если мы прилежные ученики, мы должны понимать, что они - для нас и наших семей, чтобы мы могли

учиться и просить Господа менять наши сердца.







## Изучение Библии с нехристианами HA KAPAHTUHE

Карантин – это самое время начать делать то, что (возможно!) ты раньше не делал. Как на счет онлайн изучения Библии со своими друзьями, которые еще не знают Иисуса?

Одна девушка опубликовала приглашение у себя в Инстаграм. Девять человек (да, 9!) пришли на онлайн-изучение Библии через Zoom. Встреча заняла меньше часа. Они снова встретятся на следующей неделе.

Девушка была настолько взволнована результатом, что призвала всех в своей церкви начать онлайн-изучение библейских историй, дающих надежду, с одним или несколькими членами своей семьи, друзьями и соседями.

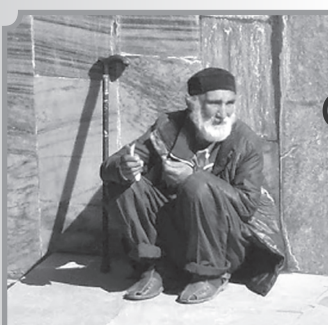
Один из бизнесменов в церкви также опубликовал подобное приглашение в социальных сетях, и 13 человек участвовали по видеосвязи в Zoom!

Так просто! Так эффективно! Любой может это сделать. Иисус использует простого бизнесмена и маму с младенцем, чтобы достичь своих друзей и знакомых надеждой Евангелия – даже из самоизоляции и карантина.

Вот пример приглашения: «В четверг в 18:30 я проведу видеосвязь, где прочитаю историю из Библии, дающую надежду. Чтобы присоединиться, вам не обязательно что-то знать о Библии. Я просто пришлю ссылку, и вы сможете послушать, поразмыслить вслух и, надеюсь, вдохновиться!»

Вот перечень историй из Библии для разбора:

- Луки 7:36-50 Иисус прощает
- Луки 5:17-26 Иисус прощает и исцеляет
- Луки 8:43-48 Иисус исцеляет больного
- Луки 7:11-17 Иисус воскрешает мертвого
- Луки 8:22-25 Иисус усмиряет шторм
- Луки 8:26-39 Иисус исцеляет одержимого
- Луки 9:10-18 Иисус кормит 5 тыс. человек
- Луки 18:18-30 Иисус и богач
- Луки 9:28-36 Иисус Бог



«Бо Син Людський прийшов не на те, щоб служили Йому, але щоб послужити...» (Марка 10:45)

# СЛУЖИ, або втреш

нього. Проект запрацював. Через кілька років П'єр заснував добродійну організацію «Емаус».

Через деякий час у Парижі майже неможливо було знайти жебраків, тому П'єр подався до Індії. «Якщо я не знайду людей, що живуть гірше за моїх жебраків, – сказав він, – наш рух зійде нанівець. Його члени стануть заможними, впливовими, а духовний вплив буде цілком втрачено. Просто не буде кому служити». Там, в Індії, в колонії прокажених, П'єр дійсно зустрівся з людьми, яким жилося ще гірше за його колишніх жебраків. Отже, повернувшись до Франції, він мобілізував їх побудувати в Індії при лікарні лепрозорій.

«Ви нас врятували, – сказав П'єр вдячним пацієнтам. – Маємо служити комусь, інакше помрем».

Шукаєте поле служіння? – Просто озирніться навколо!

Француз на ім'я П'єр працював у парламенті, доки не розчарувався через надто повільні політичні зміни. Протягом лютої зими у Парижі замерзло чимало жебраків. У відчаї П'єр став ченцем, щоб самому працювати серед старців і якось їх організувати.

Жебраків було поділено на команди, щоб нишпорити по місту у пошуках пляшок. Потім П'єр побудував з непотрібних цеглин склад, щоб сортувати пляшки й здавати за гроші. Нарешті, він зробив кожного жебрака відповідальним за допомогу іншому, біднішому за

Не все случается, что замышляется; Не в тех влюбляемся, что напридумали; Дворцы из мрамора вдруг рассыпаются, Идти бы к храму нам, а мы все думаем.

А жизнь кончается, а жить лишь начали. Мозги включаются, но много накипи. Что льется – выпито, что бьется – склеено. Что чтится – вычтено, сожжется – свеяно.

Кто счастье не ценил – слуга несчастья, Но подавил свой пыл, скрепив запястья; И в сердце сохранил любимых адреса, С того проступков пыль развеют небеса.

И все случится вдруг, что замышляется. Порочный рвется круг, любовь свершается. И храм внутри у нас вдруг затрезвонится, И в поцелуе Спас над нами склонится.



### СТРАШНАЯ ТЕНДЕНЦИЯ

В моем сердце большая тревога – Христос позвал нас

следовать за Ним и нести свой крест, но сегодня христиане вместо креста и христианской жизни пытаются пройтись с облегченным вариантом, с крестиком.

Все больше тревожит то, что облегченный вариант Евангелия становится крайне популярным. Такое легкое, ненапрягающее, расслабленное Евангелие сервируют и подают в церквях, поглаживая прихожан по головке по воскресеньям, стараясь не задевать за больное, обходя все острые углы, улыбаясь из-за кафедры. Все чаще пасторы перестают проповедовать Евангелие, которое нам заповедовал

Христос. И тенденция облегчать Евангелие описана в Библии: «Ибо будет время, когда здра-

вого учения принимать не будут, но по своим прихотям будут избирать себе учителей, которые льстили бы слуху; и от истины отвратят слух и обратятся к басням» (2 Тим. 4:3-4).

«Тогда Иисус сказал ученикам Своим: если кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мною» (Мф. 16:24). Эти слова Христа стоят в таком важном месте! Евангелие от Матфея разделено на две части. В первой описано, как Христос творит чудеса: Он исцеляет, воскрешает из мертвых, успокаивает бурю, являет Свою славу и силу. И в конце этой части Он спрашивает: «За кого вы Меня почитаете?» Апостолы дают правильный ответ, за которым

последовали слова: «Если вы поняли Кто Я, тогда Я иду на крест, и вам также стоит взять крест и идти за Мной! Но... если хотите». Мне

TROCYAKA BENEFIT OF THE STATE O

очень нравятся слова «...если кто хочет...» – никакого давления!

Здесь первая часть Евангелия заканчивается откровением, что Иисус есть Сын Бога Живого, и если мы поняли Кто Он – тогда нам необходимо услышать этот стих! Именно он стоит в центре Евангелия, и если мы не слышим, не откликаемся на этот призыв, – то остаемся в первой половине Евангелия от Матфея. И это беда нынешнего христианства.

Я так часто слышу о том, какой Великий наш Бог. Он – Творец, Вседержитель, Создатель Вселенной, Мессия, Спаситель души. Если ты понял, кто Он и имеешь желание, то Христос говорит: «Приглашаю! Бери крест и пойдем за Мной!» Это

сердце Евангелия! Подавляющее большинство людей считают себя христианами и знают о Христе, но остались в середине 16 главы, так

и не сделав следующий шаг – они не взяли крест и не пошли служить Богу. Смысл этого стиха заключается в следующем: «Если вы всерьез, основательно, окончательно поняли, кто Я, – тогда вперед, берите свои кресты и следуйте за Мной. Никаких других вариантов. Если хотите, конечно же, быть Моими учениками».

### ОРУДИЕ КАЗНИ

З десь мы начинаем искать выход, следуя за Христом. Но крест большой, тяжелый, и мы стремимся его уменьшить, сделать легким. Но нет никаких ограничений

во времени или в географии – где бы ты ни был, в каком бы веке ни жил, в какой бы

культуре ни находился – если хочешь идти за Ним, то должен нести крест.

Когда о кресте было сказано апостолам, они понятия не имели о крестике как ювелирной подвеске. У них возникала только одна картина – крест как орудие казни. В Римской империи так казнили; и увидеть на улице человека, несущего на себе крест, было обычным явлением. Никаких других аллегорий. И слова Христа: «Я иду умирать на кресте, и ты, если хочешь, бери тоже свой крест и иди вслед за Мной!» были восприняты учениками буквально. Это была ужасающе тяжелая фраза!

Тяга к комфорту современных

христиан пугает меня все больше. Иногда кажется, что в будущем исследователи нашей эпохи назовут ее «Эпохой "лентяйки"». Один из воспитанников нашего детского центра говорит мне: «Пастор, дай "лентяйку"». Я не понял, переспросил, а он: «Ну, дистанционный пульт управления».

Мы живем во времена, когда становится все комфортней. Уже не нужно утюг на печке греть, не нужна стиральная доска. А какие возможность.

Скажу откровенно: это беда, катастрофа нашего времени! Сегодня рекламы наших церквей иногда выглядят как проспекты туристических агентств, предлагающих отдых на океанских островах, где написано: «Если воспользуетесь нашими путевками, Ваш отдых будет незабываемым! Мы обеспечим Вам прекрасный отель, разнообразное питание, отличный сервис!»

Я все чаще слышу от христиан: «Если будете

церковной домашней группы меня тоже напрягает!» Все хотят, чтобы церковь их поменьше напрягала, и они просто бы отдыхали в уютном сообществе христиан, плыли по жизни без особых требований.

### СЛУЖЕНИЕ НА ПРЕДЕЛЕ

Т о я понимаю церковь не-**⊥** сколько иначе: путь со Христом – это тяжелая дорога. Христос не сказал: «Повесь себе на шею маленький крестик, чтобы выглядеть как христианин, и прогуляйся с ним по жизни!» Считаю, что настоящее следование за Христом связано с понятиями «смерть», «кровь», «боль», «жертва». Это значит слу-

> жить, доходя до крайности, через силу, до безумия!

> Я вижу христианскую жизнь как путешествие на пределе сил. Что это такое – мне хорошо знакомо. В этом году мы с ребятами взошли на самую высокую гору Европы. Это крупнейший ледник, где тренируется российская ФСБ - спецназ. И когда я с

беспризорниками взбирался на эту гору, было очень забавно смотреть на реакцию спецназовцев...

Настоящее служение Богу – это всегда на пределе! Когда я шел по этому леднику, то не мог пройти последние несколько сотен метров до стоянки – падал без сил. А мой друг упал еще раньше, его ноги отказали уже через полчаса. Мне пришлось волочь на себе огромный рюкзак. Я из последних сил пытался улыбаться, чтобы поддерживать дух пацанов. Но меня стал бить озноб, терял силы. Я стоял за 200 м до вершины Эльбруса на коленях и не мог под-



подстраивается под вас - сиденье, зеркала, кондиционер. И не нужно больше ничего крутить вручную, высовываться на мороз через окно и поправлять.

Друзья, мне нравится комфорт, и я ничего не имею против удобного быта. Но беспокоит, что тяга к комфорту перелазит через церковный заборчик, проникает в наши церкви и окутывает евангельские общины. И появляется ощущение, что христианство - это такой легонький, ненапрягающий образ жизни: слегка служим Господу, не потея и не прилагая особого усердия, чутьчуть жертвуем, немножко поклоняемся, иногда молимся и прогуливаемся в церковь, когда появляется стей! Мы создадим Вам максимальный комфорт, будете чувствовать себя уютно и замечательно! Приходите, в нашей церкви Вас точно никто не обидит, и мы не скажем ничего, что могло бы Вас рассердить!» Я называю это VIP-христианством повышенного комфорта, а такая церковь представляется огромной комфортабельной яхтой с удобными каютами и пятиразовым питанием.

Сегодня среди молодежи популярно слово «напрягать». Они говорят: «Меня напрягают в школе, напрягают родители, и руководитель няться. Рядом в снегу валялись мои пацаны. Последние метры мы преодолевали с огромными усилиями, еле дыша. Когда я наконец дополз до палатки, то рухнул. Горные бараны пришли к палатке, но я уже не реагировал ни на что...

Настоящее христианство представляется мне не прогулкой по парку, а тяжелым походом веры на пределе возможностей! Если твоя христианская жизнь не до дрожи в коленях, то есть еще резерв, есть как напрягаться. Если идешь налегке – значит, тебе стоит взять пару рюкзачков, усилить нагрузку. Это значит каждый день умирать для себя и искать, кому послужить во имя Господа. Это ежедневный вопрос к Богу: «Господи, что Ты сегодня повелишь мне делать? Как я могу приложить все усилия для Твоего Царства?»

### «АНТИРЕКЛАМА» ХРИСТИАНСТВА

егодня чистое Евангелие звучит как христианская антиреклама. Поэтому его часто не услышать. Мы живем в мире рекламы, здесь рекламируется абсолютно все. Но реклама церквей часто звучит сладко и лживо. Когда же читаю некоторые места Писания, порой кажется, что Христос занимался антирекламой Церкви.

Представим себе, что к нам приходит парень и говорит: «Я хочу идти за Христом!» Как бы поступило большинство пасторов в мире? Они бы ответили: «Конечно! Ты выбрал правильное место! Давай к нам, у тебя все будет отлично!» Есть и другие рекламные трюки пасторов: «Если вы будете в нашей церкви, то будете здоровы, болезни уйдут, придет материальный достаток, любая проблема убежит из вашей жизни!»

Но Христос говорил обратное: «Хочешь идти за Мной? Тогда Я должен тебе сказать: птицы имеют гнезда, лисы – норы. У всех есть место, где можно найти комфорт и покой. Но если ты действительно хочешь идти за Мной, то у тебя будут трудности, проблемы, будешь испытывать массу давлений вплоть до смерти. Я собираюсь умереть ради людей, и (если хочешь!) ты можешь также потратить свою жизнь ради них».

Крест Христа, крест апостолов, крест отцов Церкви не оставляет никаких вариантов нам, ученикам в XXI веке. Хочу привести одну цитату: «На заре Своего служения Христос знал, какие Ему выпадут испытания, и каким будет конец. У Него не было вдохновенных мечтаний и радужных надежд, так часто потопляемых в крови. Утро Его жизни было багровым, погода была ветреной, и Он знал, что закат Его земного существования станет бурей агоний и мук».

А вот некоторые факты из истории о кресте апостолов: Матфей принял смерть от меча в одном из городов Эфиопии; Марка протащили по улицам египетского города Александрии и заперли на ночь в тюремном подземелье, а утром сожгли на костре; Лука был повешен

до смерти тяжелой клюшкой, используемой для валяния сукна; Иаков Зеведеев претерпел гонения, преследования и был обезглавлен в Иерусалиме; Филипп был подвергнут бичеванию и распят во Фригийском городе; Варфоломей был жестоко избит и распят идолопоклонниками, полумертвого его сняли с креста и обезглавили; Андрей был привязан ко кресту, где он до последнего вздоха проповедовал перед собравшимися; Фома проповедовал в Индии, где языческие жрецы пронзили его копьями; Иуда был распят в г. Арате, Армения; Симон Зилот, по мнению ряда историков, был распят в Персии; Матфий забит камнями, а потом обезглавлен; Петр жестоко избит и распят вниз головой.

Хорошее Евангелие преуспевания! Когда Христос говорил ученикам, чтобы они, если хотят, шли за Ним – Он имел в виду смерть. Именно по этой причине многие не шли. И сегодня история повторяется, а христиане делятся на две категории: на тех, кто, дойдя до середины Евангелия и, слыша эту фразу, соглашается идти за Богом налегке; и на тех, кто говорит Богу: «Я понял, кто Ты, и поэтому что угодно, куда угодно – в любые проблемы, беды, трагедии – Господи, с Тобой сделаю



все, что повелишь мне!» Только такой вариант по-настоящему называется христианством!

Вот одно из коротких описаний апостола Павла: «Седовласый старец, дрожащий от холода в тюремной камере, оставленный людьми и презираемый врагами, ждет окончательного удара, который положит конец земным страданиям и навеки успокоит его скорбящее сердце. Жизнь, полная мучений, скрасила этот последний час, и апостол предвкушает радость ухода из мира, где ему были знакомы борьба и душевные волнения. Он не ехал на триумфальной колеснице, но устало брел по мостовой. Знаки отличия не украшали его одежду, железная цепь свешивалась с запястий. Появление апостола не было встречено аплодисментами толпы, несколько смиренных друзей званы площади, соборы, том, кого почитают во всем мире?! Но именно такой была его жизнь. Крест – это не искусственное создание себе проблем, но готовность идти со Христом в проблему.

### В ЭПИЦЕНТР БОЛИ

Яверю, что настоящее христианство – это идти туда, где беда, человеческие трагедии, проблемы в жизни людей. Это идти в эпицентр человеческой боли – туда, куда не хочется; к тем, от кого удобней отвернуться и держаться подальше. Это нести крест по-настоящему. Церковь должна отвечать на проблемы современного общества и, занимая круговую оборону, идти на помощь к отдельным людям, семьям и целым странам. И мое вам пожелание – продолжайте находиться среди проблем, идите

дальше, вглубь человеческого горя, туда, откуда все хотят убежать!

Вокруг нас полным-полно искалеченных судеб, разрушенных сердец. Мы каждый день, просыпаясь, должны брать свой крест и идти к ним с помощью, со словами Евангелия, с утешением, с поддержкой. В моем городе мы сталкиваемся с одними проблемами, у вас же они могут быть други-

ми. Но лучшее, что мы сделали за 16 лет существования церкви, было связано с проблемами. Когда мы увидели толпы беспризорников, толпы наркоманов-детей, то решили, что пойдем туда, поскольку это наш долг и у нас нет других вариантов. И мы пошли нести туда добрые

перемены через Евангелие.

Мне нравится юноша, который подошел ко Христу с вопросом. Христос замечательно ответил: «Оставь все и следуй за Мной». Но этот парень споткнулся на середине Евангелия, опечалился и удалился... Ведь христианство требует готовности делать большее для Бога.

Особое пребывание Бога в нашем служении связано с острыми проблемами общества. Битва с беспризорностью, наркоманией, наркоторговлей подарила нам самые сильные переживания присутствия Господа! Когда мы приходили на многолетние точки продажи наркотиков, переступая через угрозы, фразы «ты покойник!», угрожающие звонки и многое другое, нас преисполняла огромная радость быть использованными Богом. Это было непросто, но гробы под окнами наркоторговцев - тоже немалое дело.

Мне нравится высказывание Яна Гуса: «Если бы я не выступал против тягчайших преступлений, то становился бы сообщником греха и ада. И тогда лучше бы я никогда не рождался». Этот человек окончил жизнь на костре и хорошо понимал, что значит середина Евангелия и слова «бери крест и следуй за Мной».

### РАДИКАЛЬНЫЙ ПРИЗЫВ ИЛИ САХАРНАЯ ЛОЖЬ

учшие люди в церкви, которые пишут ее историю – это те, кто идет туда, куда не хочется. Идут к тем, к кому боятся идти родные, а они обнимают их и молятся за них. И когда я слышу о ком-то, кто собирает чемоданы и едет туда, где еще не слышали о Христе – мне кажется, что они приняли настоящий вызов, оставив свою уютную



составляли весь его эскорт. Однако римские улицы не знали более торжественных шагов, и никогда сквозь врата этого города не проходила столь уверенная в победе душа!»

Неужто здесь речь идет о человеке, именем которого сегодня на-

жизнь с комфортным жильем, ресторанами, авто, безопасностью – и отправились в неизвестность. И я верю, что таких людей будет становиться все больше! Тех, кто может сказать: «Господь, хочу служить Тебе всерьез. Вот я, пошли меня!»

В жизни всегда есть место для

креста, есть много того, что можем делать для Бога. Могу подбросить вам идею - усыновите ребенка. Мы с друзьями когда-то пожали друг другу руки и сказали: «Сделаем все возможное, чтобы в Украине и России в интернатах не осталось ни одного ребенка». И мы делаем это, посвятили этому жизнь, время, силы, энергию, финансы. И мы будем вдохновлять усынов-

лять детей. Взять хотя бы одну судьбу и повлиять на нее, усилив нагрузку в своей жизни.

«Но... смогу ли я любить его как родного?» Поверьте моему богатому опыту – сможете. Они станут вам родными. «А как насчет генетики, наследственности?» Глупости! Мои родители были алкоголиками, у моих приемных сыновей родители умирали от пьянки. У лидера музыкального служения нашей церкви отец умер бомжом, старший брат повесился, второй сошел с ума. Но несмотря ни на что, сегодня этот парень служит Господу!

Мои друзья усыновили ВИЧ-инфицированного ребенка. Вся Украина тогда встрепенулась – как это? Это был первый официальный случай, когда здоровые люди усыновляют ребенка со СПИДом. А потом они усыновили второго, а потом

еще... а недавно еще две девочки. Они мои соседи, и у нас детские дома семейного типа.

Когда я смотрю на этих ребят, то думаю: «Господи, всегда есть место кресту!» И еще они счастливей многих, кто живет в свое удовольствие, ездит на автомобилях клас-



са «люкс», может позволить себе питаться исключительно в ресторанах. Потому что Христос сказал: «Бремя Мое благо!» И если ты берешь настоящий крест, каким бы тяжелым он ни был – это счастье. Они имеют счастье с утра прижать к себе ребенка, которого раньше никто не прижимал, и сказать ему: «Доброе утро, сынок!»

Честный и радикальный призыв лучше сахарной лжи. Зовите в церковь людей честно и прямо. Я предложил своим сотрудникам разработать такую рекламу нашей церкви: «Хотите проблем? Хотите трудностей? Хотите настоящего христианства? Хотите битвы с врагом своей души? Хотите духовных побед над собой? Хотите видеть славу Божью? – Готовьтесь, вас ждут большие проблемы! Добро пожаловать в нашу церковь!»

#### против течения

М не нравится, как Гарибальди, пытаясь объединить Италию, призывал: «Солдаты (или на церковном языке «прихожане»), все, что я предлагаю вам – это изнурение, опасность, битвы, смерть,

холод ночей, зной палящего солнца, никаких домов. Никакого военного имущества и провианта, но марши, опасные караулы, непрерывные штыковые атаки против орд врага! Любящие Италию и свободу – за мной!» Середина Евангелия от Матфея была произнесена Христом в этом же духе.

Черчилль, когда враг наступал на его страну, так обращался к своим людям: «Мы будем ид-

ти до конца. Будем сражаться и не успокоимся до тех пор, пока гитлеровское проклятие не будет изглажено с чела всего человечества. Мы уверены, что зло будет повержено. Мы не ослабеем и не упадем духом, но выстоим. Мы будем сражаться во Франции, на морях и океанах, защитим наш Остров любой ценой. Мы будем сражаться на берегах, холмах...»

В Украине, в России, в Беларуси, во Франции, где бы вы ни собирались – мы никогда не сдадимся, но будем наступать на врага и побеждать! Такой дух должен быть у нас, когда несем Евангелие.

Наш крест – идти против течения. В Нью-Йорке есть Национальный мемориал и музей, посвященный пожарным и спасателям, погибшим 11 сентября 2001 года. Я знаю, что такое быть пожарным:

в армии в Москве два года служил в пожарной охране. И пожарный – это человек, который бежит туда, откуда все стремятся убежать. Это его долг!

### ЗАДАТЬ НАПРАВЛЕНИЕ

Помню свой первый пожар. Нас месяц готовили к службе (точнее, должны были готовить), на самом деле мы копали картошку и ремонтировали дачу генералу (обычная советская практика)

– и в конце концов мы заступили на боевое дежурство. Нас было шесть новобранцев, и сержант сказал: «Ребята, сегодня могут быть боевые вызовы, поэтому сейчас будем учиться тушить пожары».

Мы только начали обучение, как прозвучала тревога. По рации нам сообщили о пожаре в гостинице «Интурист», площадь возгорания огромная, есть угроза человеческим

жизням, и мы – самый ближний караул. То есть перепуганный и побледневший сержант с шестью новобранцами, не нюхавшими дыма.

Мы подъезжаем к гостинице, из окон валят клубы дыма, оттуда выбегают толпы людей и разбегаются. У меня дрожали колени – до этого никогда не видел пожара. Сержант выскочил и вручил мне пожарный рукав, говоря: «Беги!» – «Куда?» Направление, куда мне нужно было бежать, сержант определил пинком.

Знаете, что было дальше? Я бежал и орал, как сумасшедший, – абсолютный шок! Люди бегут навстречу, а ты бежишь в дым, в огонь и кричишь. Но вдруг кто-то схватил этот шланг и начал бежать рядом.

Потом еще один подхватил этот рукав – и мы уже бежали втроем. Я повеселел и даже пытался ими руководить.

Сегодня я хочу оказать то же влияние, подобно тому, как меня подтолкнул сержант, – хочу указать вам направление движения. Извините, если это получается грубовато, но церковь, люди, живущие по соседству, а также в других населенных пунктах, в других областях или других странах, нуждаются в



Слове Божьем! Если хотите быть Его учениками – добро пожаловать!

На этой земле было так много тех, кто нес крест Христа, совершая подвиг. И мы призваны нести крест. Не маленький крестик на шее, а настоящее бремя служения Богу – до слез, до боли. Если в вашей церкви будет 30-50 человек, которые скажут: «Господи! Всерьез беру Твой крест и, если надо, – до смерти, если надо будет лишиться всего – лишусь!», – ваша церковь дойдет до края земли. Вы будете делать немыслимое!

\* \* \*

К сожалению, многие так и не поймут, о чем я говорю. Ведь множество христиан думают, что они

служат Богу, но они никогда не знали настоящего вкуса служения, вкуса жертвы, посвященности. Не знали сути слова «крест». Если это о вас – пусть Господь сотрясет, сломит вас. Есть только два варианта:

 ненапрягающая прогулка с крестиком;

2 – когда говорите: «Господь, вот я! Что мне делать для Тебя? Пастор и лидеры, вот мои руки, время, таланты, имущество, здоровье, вот вся моя жизнь!»

Только второй вариант называется христианством. Если мы на него не согласны, то остались в 16 главе Евангелия от Матфея. И можно хоть 50 лет так сидеть, «веря» во Христа, но не стать Его учеником.

Почувствуйте боль тех, кто вокруг вас, кто спивается, скалывается, умирает от неверия, от плотского христианства. Пропитайтесь этой болью, идите

к людям, несите крест и сделайте

свою жизнь увлекательным тяжелым походом веры!



Геннадий Мохненко

Геннадий Мохненко – пастор «Церкви добрых перемен» (г. Мариуполь). Основатель и руководитель крупнейшего детского реабилитационного центра «Республика Пилигрим» и сети реабилитационных центров для взрослых. Воспитывает троих биологических и 32 приемных детей.



В 2004-му ми їздили в Туреччину на європейські змагання по тріатлону (триборство, що включає в себе плавання, їзду на велосипеді та біг). Перебуваючи на землі, де в свій час проповідували апостоли Павло, Петро, Іван та інші, моє серце переповнювалось жалем і розпачем, коли спостерігав повну ісламізацію цього краю. Я багато часу проводив в молитві і благав Господа, щоб Він змилувався над турецьким народом.

В інших країнах мене в першу чергу цікавили люди, їхня культура, релігія, побут... І от, коли ми вже вертались до України, то на зворотному шляху заїхали в Стамбул (колишній Константинополь). Моє серце розривалось на частини, бо я спостерігав, як під час намазу цілі вулиці заповнювались людьми, які молились, все місто гуло гучномовцями...

Мої супутники розбіглись по магазинах, а я ходив і спостерігав за мешканцями Стамбулу. Ми домови-

лись, що о сьомій вечора зберемося біля мікроавтобуса. І ось знову заспівали муедзини, зазиваючи до молитви. Я знаходився якраз біля однієї з мечетей. Дух Святий спонукав мене зайти всередину та помолитися Господу в ній, що я і зробив.

Коли я туди зайшов, то побачив полиці з взуттям. Його було дуже багато, я теж зняв своє та ввійшов до величезної зали, де в три ряди, стоячи на колінах, молились турки. Їх було приблизно чоловік 300. Побачив вільне місце біля самої стіни, де був килимок для молитов. Став я на коліна та почав молитися Господу, щоб Він дав цим людям покаяння, бо ж скільки на цій землі пролито християнської крові...

Молюсь і боковим зором спостерігаю за іншими. Вони вклоняються, і я схиляюсь до землі; вони піднімаються, і я разом з ними. З подивом бачу, що всі, хто були в мечеті, пішли, не змовляючись, в мою сторону! Я прихилився до стіни і приготувався до найгіршого...

Але всі, хто підходив, обнімали мене, цілували і відходили в сторону. І так майже всі. Коли зала спорожніла, зі мною залишилось десь чоловік сорок з муллою.

В Туреччині, коли входиш до якогось магазинчику, і продавець бачить, що ти хочеш щось купити, то викликають по телефону перекладача із азербайджанців. Так і тут – десь через 5-7 хвилин з'явився перекладач, і зі мною почали спілкуватись.

- Брат, Ви мусульманин?
- Ні, я християнин.
- А чого ж Ви зайшли до нас у мечеть? з подивом запитали мене.
- Бо в Новому Заповіті сказано, що на всякому місці будуть звершувати молитви чоловіки з чистими руками та чистим сумлінням. Християни можуть молитися де завгод-

но, на всякому місці.

Присутні дуже уважно слухали все, що казав перекладач, вникали. Я бачив подив і зацікавлення в їхніх очах.

- Ви вірите в вічне життя?
- Так, я вірю, що після цього видимого земного життя ми будемо в Царстві Божому. А ввійдуть туди тільки спасенні люди, які покаялись і вірять в заступницьку смерть Ісуса Христа, як заколотого Ягняти за наші гріхи.

Виявилось, що вони добре знають про Ісуса Христа, про Ізраїльський народ, особливо про царя Соломона. Ми спілкувались приблизно пів години. Вони задавали різнобічні теологічні питання, на які я давав їм вичерпні відповіді. Я їм казав про Христа, про ізраїльський народ, про Духа Святого. Їх здивували мої відповіді і пізнання Слова Божого. Певен, що Дух Святий допомагав мені у цьому. А коли я почав трактувати їм Коран, який читав, і свідчити словами з їхньої книги про Мойсея, Закон, Діву Марію та Ісуса Христа, вони зди-



вувалися ще більше...

Під час бесіди ми вийшли на крильце мечеті і я, подивившись на годинник, зрозумів, що скоро вже нам збиратись біля мікроавтобуса, і мені потрібно іти.

– Ви перший християнин, котрий зайшов в нашу мечеть. Ми вас офіційно запрошуємо в наступний раз, коли будете в Стамбулі, відвідати нас знову. Будемо раді бачити Вас нашим гостем.

А мулла сказав:

– Ми порадились з братами і хочемо зробити Вам подарунок. Що бажаєте – просіть, і ми Вам це подаруємо.

I тут я в своєму дусі відчув щось

не те – якусь каверзу, бо подарунки дарують, а не просять. Мабуть, вони очікували, що я почну просити щось цінне. І я реально почув від Духа Святого в своєму серці голос: «Тільки не гроші! Тільки не матеріальні блага!»

Праворуч від мене стояв чоловік років 35-40, з довгою бородою і коротко підрізаними вусами. Він виглядав дуже войовниче, схожий на душмана – мабуть, повоював чимало в гарячих точках. В нього на голові зелена тюбетейка. І тут я кажу, показуючи на нього:

– Хотів би, щоб цей чоловік подарував мені свою тюбетейку. І коли я в Україні молитимусь за вас, то буду її надягати перед Господом в молитві за Туреччину і турків, за Стамбул.

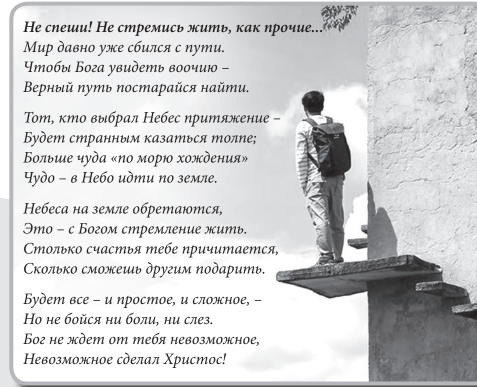
Почувши мої слова через перекладача, всі були дуже здивовані, а чоловік відразу зняв свою тюбетейку, акуратно склав її і подав мені, потиснувши руку. На прощання я усім потиснув руки, ми обнялись. А мулла повторив:

– Будете в Стамбулі – приходьте в гості, ми чекатимемо Вас.

Так і попрощались. Вірю, що моє свідчення було не даремне для цих людей, і ця зустріч була не випадкова. Бо я їм дуже чітко і ясно засвід-

чив євангельську істину. Одним – во спасіння, другим – на свідоцтво!

Володимир Мирний, Житомир, 2020



«Исправьте пути ваши» (Иер. 18:11)

## Bocemuagyame nem kazag

Услышав звонок своего мобильного телефона, Николай Петрович не стал отвечать на него: он находился на работе и к тому же был очень занят. Но через несколько минут телефон зазвонил опять, длительными настойчивыми сигналами. «Кто бы это мог быть? — удивленно подумал Николай Петрович, — обычно в это время никто не звонил». После того, как звонки повторились и в третий раз, ему все-таки пришлось ответить.

- Извините за беспокойство, но мне нужно срочно встретиться с вами! после короткого приветствия произнес незнакомый мужской голос.
- А кто вы? поинтересовался
   Николай Петрович.
- Зовут меня Андрей, но скорее всего вы меня не помните, ответил незнакомец. Мы встречались с вами только один раз: это было восемнадцать лет назад. Вы тогда строили свой дом, а я заехал к вам по одному вопросу...
- Простите, но я действительно не могу вспомнить вас, подтвердил Николай Петрович. Какое же у вас сейчас дело ко мне?
- По телефону обо всем не расскажешь, взволнованно ответил Андрей, но поверьте, это очень важно для меня! Думаю, наш разговор не отнимет у вас много времени

Чувствовалось, что он говорит искренне и что ему нелегко произносить слова.

Николай Петрович был христианином, к тому же уже довольно длительное время – служителем церкви, и он ясно понял, что Господь побуждает его, не откладывая, встретиться с этим человеком.

– Могли бы вы подъехать ко мне домой сегодня после шести вечера? – спросил он Андрея.

И тот поспешно ответил:

– Да, конечно, большое спасибо! Объясните, пожалуйста, как к вам добраться – мне уже трудно вспомнить...

Записав адрес, Андрей вежливо попрощался, окончив разговор.

Он приехал к Николаю Петровичу в самом начале седьмого часа. Это был мужчина средних лет с приятным лицом, но в его взгляде были беспокойство и растерянность.

После того, как хозяин и гость расположились в гостиной, Андрей сказал:

- Я очень благодарен вам, что согласились встретиться со мной, я просил об этом Бога.
- Вы христианин? решил уточнить Николай Петрович.
- Да, ответил гость, я обратился к Господу почти месяц назад и

уже собирался принять крещение. Но Бог напомнил мне об одном нехорошем поступке, который долгие годы не давал мне покоя, и я решил привести все в порядок. Мы ведь с вами уже однажды встречались! Правда, я забыл ваш адрес, но, к счастью, запомнил ваше имя и еще тот факт, что вы свидетельствовали мне о Христе. Когда я рассказал обо всем служителю нашей церкви, то оказалось, что он хорошо знает вас! У него я и взял номер вашего телефона...

Андрей замолчал и, достав платок, обтер мокрое от волнения лицо.

- Успокойтесь, дорогой брат, и расскажите о том, что вас так мучает! приветливо глядя на него, предложил Николай Петрович.
- С большим волнением Андрей начал свою исповедь:
  - Восемнадцать лет назад я за-



ехал к вам для консультации. В это время я тоже начал строить свой дом, и мне сказали, что вы знаете, где можно приобрести кое-какие стройматериалы, которые в те времена не так просто было достать. Вы встретили меня приветливо, но попросили немного подождать вам нужно было куда-то отлучиться на короткое время. В доме кроме меня никого не было. Прогуливаясь по двору, я увидел большой металлический брус, который очень нужен был мне для строительства. Не задумываясь, я тут же перетащил его в свою машину, хотя брус оказался довольно тяжелым; и эта тяжесть до сих пор лежит у меня на сердце! Вскоре вы вернулись и объяснили, где можно найти нужные стройматериалы, а также рассказали о спасении во Христе. Тут внутри меня все перевернулось: я вдруг осознал мерзость своего поступка и сначала решил немедленно признаться вам в том, что украл у вас брус металла...

Андрей замолчал, затем откашлялся. Видя, что ему нелегко продолжать этот тяжелый рассказ, Николай Петрович спросил:

– Скажите, брат мой, почему же вы все-таки не рассказали мне тогда о своем проступке?

Андрей посмотрел на него с благодарностью: произнесенные с теплотой слова «брат мой» убедили его в том, что Николай Петрович не осуждает его. Это придало Андрею

сил, и он ответил:

– Я действительно хотел сразу же признаться вам в своем воровстве! Но когда вы рассказали мне о Христе, и я узнал, что вы верующий, то очень испугался – разве Бог мне такое простит? В общем, я ушел от вас без признания, но все эти восемнадцать лет тот украденный кусок железа не давал мне покоя, даже жить не хотелось...

Смахнув рукой набежавшие слезы, Андрей по-детски всхлипнул, но затем неожиданно приподнятым голосом сказал:

– Два месяца назад по приглашению моего сотрудника я стал посещать христианские собрания. А когда покаялся, то понял: Бог мне все простил! И все-таки какая-то тяжесть на сердце осталась. И тогда я попросил Господа помочь мне найти вас, чтобы навести полный порядок в этом деле.

Николай Петрович хотел чтото сказать, но Андрей, неожиданно поднявшись, почти выбежал из комнаты. Удивленный его поведением, хозяин поспешил за ним следом. Выйдя во двор, он увидел, как его гость, открыв багажник своей машины, с трудом вытаскивает оттуда большой металлический брус.

Николай Петрович подошел поближе и попытался остановить гостя, говоря: – Прошу вас, не делайте этого, дорогой брат! Я сердечно прощаю вас, и в этом куске металла совершенно не нуждаюсь!

Но Андрей закончил свое дело и, отдышавшись, сказал:

- Простите меня за все! Это, конечно, не тот украденный мною брус, но все равно, прошу вас, примите его. Я знаю, что Господь простил меня и вас также благодарю за то, что прощаете. Но этот ужасный груз так долго лежал на моем сердце, что я хочу вернуть вам свой долг не отказывайтесь, пожалуйста!
- Хорошо, в таком случае принимаю, как знак вашей любви к Господу и ко мне! с улыбкой ответил Николай Петрович.
- Благодарю вас! с просиявшим лицом воскликнул Андрей. Вот сейчас мое сердце совершенно свободно, и я чувствую такую легкость, что, кажется, готов взлететь в небо!
- Да, чистые сердцем Бога узрят,
   задумчиво проговорил пожилой служитель.

Когда на сердце груз лежит И о грехе напоминает, Не создавай беспечный вид – Ведь Бог все видит и все знает!

Пусть даже много лет прошло; Но если сделал ты плохое – Тебя измучит это зло, И сердце не найдет покоя!

Скорей к Спасителю приди И, осудив себя сердечно, Исправь все ложные пути И встань на путь святой

и вечный!

Светлана Т.

## ПОЧЕМУ ХРИСТИАНЕ НЕСОВЕРШЕННЫ?

Вынужден признаться, что с некоторыми неверующими знакомыми мне легче общаться, чем с братьями по вере. Почему неверующие часто бывают более добрыми, трудолюбивыми и честными, чем христиане?

то действительно неприятно. Боюсь, что такое случается. Обращаясь с посланием к коринфским христианам, Павел знал, как невысок их моральный уровень. Без сомнения, Бог присутствовал в их жизни; они хвалились определенными духовными споденцами во Христе» (1 Кор. 3:1). И далее: «Вы еще плотские. Ибо, если между вами зависть, споры и разногласия, то не плотские ли вы, и не по человеческому ли обычаю постуnaeme?» (1 Kop. 3:3).

мой Непорочной Личности ведут

себя «по человеческому обычаю».

Но будьте благодарны за то, что у нас есть переписка Павла с коринфянами: ведь в ней говорится, какими неприятными людьми могут быть христиане, когда они (мы?) только начинают ощущать действие Святого Духа. Многие коринфя-

не были аморальными людьми, идолопоклонниками, прелюбодеями, гомосексуалистами, ворами, жадными, пьяницами, злословили и обманывали (1 Кор. 6:10). «И такими, – продолжает Павел, – были некоторые из вас».

Кто те «добрые» люди, которых вы упомянули? Вероятно, они еще не принадлежат церкви; они не чувствуют потребности в спасении. Добрые люди, вероятно, родились добрыми – их заслуги в этом нет.

Это скандал: последователи Са-

Эта доброта не отменяет того, что они отвергают Бога и не признают своей потребности в спасении.

Практически в любой церкви, в какую мы ни придем, будут ворчуны и спорщики, вредные и неприятные, подлые и жадные люди. Ни одна новозаветная церковь не может быть совершенно непорочной – да и хотелось ли бы нам этого? Когда в церкви есть нехорошие и даже неуправляемые люди, это всегда значит, что церковь активно занимается благовестием. Это лучше, чем «суперчистая» церковь, закрытая от соприкосновения с внешним миром.

Я советую вам: организуйте собрание дома или в церкви. Именно в узких границах небольшой группы легче всего применить на практике новозаветные принципы жизни церкви: «Итак, облекитесь, как избранные Божии, святые и возлюбленные, в милосердие, благость, смиренномудрие, кротость, долготерпение, снисходя друг другу и прощая взаимно, если кто на кого имеет жалобу: как Христос простил вас, так и вы. Более же всего облекитесь в любовь, которая есть совокупность совершенства» (Кол. 3:12-14).

Конечно, вам не удастся сделать это за одно воскресенье. Но именно в малой группе вырабатывается по-настоящему христианский образ жизни.

Ричард Бьюэс

рить с вами, братия, как с духовными, но как с плотскими, как с мла-

собностями, в том числе даром язы-

ков; однако они разбились на со-

перничающие группировки (1 Кор.

3:4,21), позволяли себе обманывать

(1 Кор. 4:6-21), терпимо относились

к блуду *(1 Кор. 5:1-2)*, судились друг

с другом (1 Кор. 6:1-8), неправиль-

но относились к апостолам, браку,

женщинам, деньгам и даже святому

Павел писал им: «Я не мог гово-

причастию.



богат юбилеями: «круглая» дата рождения у меня, жены и дочери. Как в нашей славянской культуре принято, кто-то из родных и друзей поздравит нас с Днем рождения или напишет пожелание. Это неплохая традиция. Но в связи с этим у меня возникают вопросы: в чем лично моя заслуга, что я прожил на Земле определенное количество лет? Почему пожелания высказывают только один раз в год? Разве не приятнее было бы получать ободрение и практическое участие в моей жизни и в служении на протяжении года? Хочу вспомнить прошлое, поразмышлять о настоящем и воздать славу Богу за Его милости в моей жизни.

постол Павел свидетель-**1** ствует о себе в *1 Кор. 15:9-10:* «... я наименьший из Апостолов и недостоин называться Апостолом, потому что гнал церковь Божию. Но благодатию Божиею есмь то, что есмь; и благодать Его во мне не была тщетна, но я более всех их потрудился: не я, впрочем, а благодать Божия, которая со мною» (другие переводы употребляют здесь слово «милость», «доброта»). И в унисон звучит высказывание Павла в 1 Тим. 1:15: «Верно и всякого принятия достойно слово, что Христос Иисус пришел в мир спасти грешников, из которых я первый».

Апостол Павел, называя себя извергом и первым грешником, весь свой жертвенный труд приписывает не себе, а благодати Божией. Благодать («благо» и «даяние») – все то, что дал и дает нам Бог не по заслуге,

а из милости, которую невозможно заслужить.

Благодать Божья проявлялась ко мне с самого рождения: Господь поселил меня в семью практических христиан; мои родители старались жить по Слову Божию. Они водили меня в церковь, учили заповедям Господним, являлись примером. В нашей семье никогда не было криков и драк. Родственники родителей также являются христианами, что является благословением для всех нас. Я благодарю Бога за избыток этих духовных благословений; за то, что мой 92-летний отец и сегодня ежедневно нас благословляет; что 88-летний отец жены и сегодня много физически делает по хозяйству, помогая нам более 25 лет.

Бог возлюбил меня не словами, а отдал ради меня Своего Единственного Сына, чтобы через Его смерть я

получил прощение грехов – благодатью я спасен. Это особая, высшая духовная благодать, явленная мне и моим родным – Его смерть за нас! Воздаю славу Господу за то, что Он избрал меня, оправдал, преображает в Свой образ и ведет к вечности. Хвала Ему за жизнь вечную! У меня есть Писание на нескольких языках и в разных переводах, в книгах и в аудиозаписях; имеется достаточно духовной литературы. Благодарю, что Господь говорит ко мне через Свое Слово – Библию, через жизненные трудности и переживания...

Благодарю за возможность слушать беспрепятственно христианские передачи на славянских и английском языках (и за новые технологии, позволяющие видеть и слышать посредством интернета).

В церкви я встретил свою «половину» – Бог наградил меня женой, которая является разумной поддержкой и воодушевлением

меня и детей, которая любит Господа и с молодости участвует в различных служениях... Это особое благословение, особая благодать от Господа (Пр. 19:14).

Бог в Своей любви послал в нашу семью детей. И несмотря на то, что я не был идеальным отцом, Господь проявил милость и послал нашим детям покаяние...

Бог оградил меня и мою семью от военных конфликтов. Это большая милость Божья – жить под мирным небом! Я благодарен Господу за зрение, слух, руки, ноги, зубы; что моя голова может критически мыслить. Я могу самостоятельно дышать, двигаться, обслуживать себя и немного помогать другим – благодарю Бога за это! Благодарю за то, что все мои органы работают слаженно, поддерживая мою жизнедеятельность, и я так дивно устроен! Бог хранил от голода, от избыточного веса...

Благодарю за память и за совесть... Всевышний послал мне (и моим родным) место жительства и работу. Мы имеем хлеб и к хлебу, одежду и дом; автомобили, которые не ломаются. Много было аварийных ситуаций на работе и на дорогах – но Бог сохранил!..

Бог даровал мне немало друзей



и бескорыстных сотрудников, помощников в разных странах мира, с которыми приятно нести общее служение нашему Господу. Благодарю за дружный рабочий коллектив на христианском «предприятии», где мы работаем...

Многое можно было еще вспоминать...

Давид и псалмопевцы воздавали Господу хвалу. Державин создал оду «Бог». Ломоносов несколько од написал о Божьем величестве. Многие поэты и писатели возвышенно описывали Божьи милости. Господи, я не достоин Твоих милостей, но Ты видишь мое сердце – у меня недостаточно слов прославить Те-

бя так, как Ты этого достоин. Ты был Верным, когда я был недостойным. Склоняюсь пред Тобой и прошу прощения за множество своих грехов, падений, неудач, недоработок, плохих мыслей, слов и негодных дел. Боже, будь милостив ко мне, грешнику! Помилуй меня по великой милости Твоей, и по множеству щедрот Твоих изгладь беззакония мои. Сердце чистое сотвори во мне, Боже, и дух правый обнови внутри меня. Прости меня и доведи к Своей вечности! Помоги мне жить свято, исполнять Твои заповеди, любить

> Тебя и ближних, служить и быть верным Тебе. Сохрани меня от гордости; от искушения заменять Истину своим мнением и человеческими установлениями; от лукавства, лицемерия и желания господствовать; от ненужного многословия и от потери страха Божьего. Зашити меня от восстающих на меня; избавь меня от делаю-

Не введи меня в искушение и сохрани от падений! Напоминай мне видеть в каждом брате Тебя; не судить ближних, а быть им поддержкой. Помоги любить не словом и языком, а делом и истиной. Пошли мне мудрость свыше - чистую, мирную, скромную, послушливую, полную милосердия и добрых плодов, беспристрастную и нелицемерную.

Будь моим Вдохновителем и Господином. За все благодарю и вели-

чаю Тебя! Ты Один достоин хвалы и славы от меня!



Анатолий М.

