

«Немедленно поутру первосвященники со старейшинами и книжниками и весь синедрион составили совещание и, связав Иисуса, отвели и предали Пилату.

Пилат спросил Его: Ты Царь Иудейский? Он же сказал ему в ответ: ты говоришь.

И первосвященники обвиняли Его во многом.

Пилат же опять спросил Его: Ты ничего не отвечаешь? видишь, как много против Тебя обвинений.

Но Иисус и на это ничего не отвеча*л*, так что Пилат дивился.

На всякий же праздник отпускал он им одного узника, о котором просили.

Тогда был в узах некто, по имени Варавва, со своими сообщниками, которые во время мятежа сделали убийство.

И народ начал кричать и просить Пилата о том, что он всегда делал для них.

Он сказал им в ответ: хотите ли, отпущу вам Царя Иудейского?

Ибо знал, что первосвященники предали Его из зависти.

Но первосвященники возбудили народ просить, чтобы отпустил им лучше Варавву.

Пилат, отвечая, опять сказал им: что же хотите, чтобы я сделал с Тем, Которого вы называете Царем Иудейским?

Они опять закричали: распни Его.

Пилат сказал им: какое же зло сделал Он? Но они еще сильнее закричали: распни Его.

Тогда Пилат, желая сделать угодное народу, отпустил им Варавву, а Иисуса, бив, предал на распятие».

(Евангелие от Марка 15:1-15).

| <b>Читайте в номере:</b> Главное условие2            |
|------------------------------------------------------|
| Опасная дружба2                                      |
| Агнец Божий                                          |
| Кто сильнее? /М. Варнава/3                           |
| Борьба за душу                                       |
| <b>Мое рождение</b> /И. Марк/4-5                     |
| В долине смертной тени<br>/Н. Ищенко/6-8             |
| Священное Писание обновит вашу жизнь9                |
| Книгоноши /В. Попов/10-12                            |
|                                                      |
| <b>Що рік прийдешній нам готує</b> /Є. Джулай/13-15  |
| Истинное покаяние /Г. М./ 16-21                      |
| История Людмилы /Д. Мухамедов/22-23                  |
| Приблизьтесь к Богу /В. Дик/ 23-24                   |
| Вопрос-ответ: "Добрый и нравственный?" /С. Худиев/25 |
| Вопрос–ответ: "Благость и выбор"<br>/С. Худиев/25    |
| Вопрос-ответ: "Символизм                             |
| креста" /С. Худиев/26                                |
| Берегись! Опасность!26                               |

Причины неверия /И. Осельский/ 27-28

## Альманах "Путь"

Январь №1 (74) 2018 г.

Редактор Анатолий СТАБОРН

Корректура: Андрей и Людмила ЛАВРЕНТЮК

> Дизайн и верстка: Андрей ЛАВРЕНТЮК

Ответственный за печать: Дмитрий ВОЛОШЕНЮК

Журнал зарегистрирован в Государственном комитете телевидения и радиовещания Украины.

Свидетельство о регистрации КВ №10673 от 28.11.2005 г.

© Все права сохранены за Богом

Используйте, копируйте и распространяйте любые материалы этого издания для исполнения повеления Христа: "Идите по всему миру и проповедуйте Евангелие. Кто будет веровать и креститься, спасен будет; а кто пе будет веровать, осужден будет" (Евангелие от Марка 16:15-16),

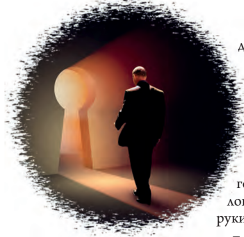
Адрес для писем:
Назаров Николай Александрович
ул. Киевская дом 94 кв. 7
г. Мариуполь, 87557
Тел.: 099 1220235
Е-mail: tipografia\_svet@mail.ru

Издаётся при поддержке церкви "Свет Евангелия"

Предыдущие номера альманаха «Путь» можно почитать на сайте: http://lightofthegospel.com/?page\_id=2286

Издание благотворительное Free – not to be sold

## Главное условие



Решил злой человек добрым стать. Помолился Богу и стал добро людям делать. А злотут как тут:

– Ну уж нет, я своей добычи никому не отдам!

Дождалось удобного случая и заставило человека сделать зло. Сидит, руки довольно потирает:

– Никуда от меня он не

денется!

Но не тут-то было! Человек после этого только умнее стал. Помолился он вновь Богу, прося защитить его от зла, и с еще большим усердием стал творить добро. А на все уговоры зла не обращал больше никакого внимания.

И пошло зло, дрожа от злобы, с насиженного места. Куда? Да в первый же дом, где не помнят о Боге...

## Опасная дружба

Подружился стог сена со спичкой.

– Не пара она тебе! – говорили ему все.

– Держись от нее подальше, а то – далеко ль до беды?

Но он и слушать никого не хотел. Весь день любовался своей подругой. И даже ночью пожелал ее видеть. Не смогла отказать ему спичка и чиркнула собою о камень...

Пришли утром люди, глядят – от стога лишь темный круг на

А у г у . А от спички и вовсе н и ч е го не о с т а лось!



## Агнец Божий



«Вот Агнец Божий, Который берет на Себя грех мира» (Иоанна 1:29).

В Норвегии есть одна красивая и оригинальная церковь с каменным изображением овцы. Если вы спросите, почему изображена овца, вам расскажут удивительный случай, происшедший во время перестройки этой церкви. Один из неосторожно работавших на лесах сорвался и упал с большой высоты.

Как раз в это время мимо церкви шло большое стадо овец, и рабочий упал не на землю, а на одну из овец. Это спасло ему жизнь.

Овца погибла, а он остался жив. В память об этом событии и поставлено каменное изображение овцы, напоминающее также и о другом, более важном событии: Агнец Божий, Иисус Христос, пролил Свою кровь на кресте, чтобы спасти нас от вечной погибели.

Взгляни на крест еще раз беспристрастно, Примерь Его венец, почувствуй зной – И мир приобретет другие краски, Другие битвы будут пред тобой. И будет петь душа другие песни, Когда поймет, что только в небе дом. Бог отказался от небесной чести, И стал слугой. Да что слугой... рабом. А ты не раб. Рабы немы. О, Боже, Как грустно! И неясно, отчего Так мало дети на Тебя похожи, И так в них мало Духа Твоего?

М.К.

Взгляни, взгляни, взгляни на крест, душа! Распят, распят Иисус там за тебя. Распят, распят Иисус там за тебя. Смотри, как Он страдает, в мученьях умирает... Смертный час! Скорбный час! Как возлюбил Спаситель грешных нас! Он был презрен за нас, был умален за нас, И был изъязвлен Он и, как злодей, казнен. Горькую чашу Сын Божий испил, Всё для прощенья, всё для спасенья Нас, низко павших, Он совершил. Склонись, склонись пред Ним, душа, И плачь, плачь, раскаянья полна. Твои грехи, деянья – причина Его страданья. Смертный час! Скорбный час! Как возлюбил Спаситель грешных нас! Он жизнь отдал за нас!

## Кто сильнее?

Шли по дороге добро и зло. Навстречу им – два мужика.

- Давай, говорит зло, испытаем, кто из нас сильнее?
- Давай! согласилось не умеющее возражать добро. А как?
- А пусть за нас два этих мужика поборются,
  Я сделаю одного из них сильным, богатым, но злым!
- Хорошо! говорит добро. Ая другого слабым и бедным, но добрым!

Сказано - сделано.

Вмиг один человек оказался на коне, в богатой одежде. А другой – в лохмотьях, да еще и с клюкой...

– Прочь с дороги! – закричал на него превращенный в богача, огрел плетью и поскакал скорее домой деньги считать.

Сделанный бедным вздохнул и молча поплелся следом.

- Ага! обрадовалось зло. Понятно теперь, кто из нас сильнее?
- Погоди, говорит добро.
   У тебя всё легко и быстро, но ненадолго. А я, если что делаю, то навсегда!

Стали они смотреть, что дальше будет. А было вот что. Долго ли, нет, шел бедный, только вдруг видит – лежит под упавшим на него конем богатый и никак подняться не может. Хрипит уже, задыхается...

Подошел к нему бедный. И так ему погибавшего жалко стало, что откуда только сила взялась! Отбросил он клюку, поднатужился и – помог несчастному освободиться.

Прослезился богатый. Не знает, как и благодарить бедняка.

– Я, – говорит, – тебя плеткой, а ты мне жизнь спас! Идем ко мне жить. Ты мне теперь вместо брата будешь!

Ушли два мужика. А зло и говорит:

– Что же это ты, добро? Обещало сделать своего мужичка слабым, а он вон какого тяжелого коня поднять смог! Коли так – то я победило!

А добро и спорить не стало. Ведь оно не умело возражать – даже злу. Но с тех пор добро и зло вместе не ходят. А если и идут по одной дороге – то только в разные стороны!

М. Варнава



## Борьба за душу

«Сколь тягчайшему, думаете, наказанию повинен будет тот, кто попирает Сына Божия... и Духа благодати оскорбляет?» (Евреям 10:29).

Американский пастор Вильям Халл записал свои беседы с нацистским преступником и убийцей Адольфом Эйкманом. Тринадцать раз Халл бывал у него в камере и подолгу говорил с ним. Он также сопровождал Адольфа на его «предсмертном пути» и слышал его последние слова.

Халл описал свои колебания по поводу того, как с таким человеком можно вообще вести крови Христа. Но безграничная благодать Бога, которая открыта для всех грешников при условии их покаяния, побудила его попытаться спасти бывшего нациста от вечного осуждения, несмотря на его ужасные преступления против Бога и человечества.

разговор

грехов

прощении

основании

Нас могут шокировать слова Эйкмана, который своими хладнокровными приказами лишал жизни бесчисленное множество людей: «Я не

нуждаюсь в том, чтобы кто-то умирал за меня. Мне не нужно прощение грехов. Я не хочу этого». Но могла ли казнь окончательно поставить точку в длинном списке злодеяний? Ясно одно: каждый, независимо от того, был ли он призван к ответу перед земным судом или нет, должен предстать перед престолом суда Бога. Есть только один путь, позволяющий избежать этого суда: поверить в дело искупления, совершённое Господом Иисусом, и принять предложение Его благодати. Все мы нуждаемся в прощении.



## Приглашение

В 1913 году, в феврале, я проходил по главной улице нашего города. Меня встретил молодой человек и пригласил на евангельское собрание. Узнав, что будет проповедовать брат Хараламбос, проповеди которого я слушал в свое время в Тарсе, я принял приглашение.

На пути я встретил знакомого юношу по имени Иосиф и сказал ему:

– Слушай, Иосиф, в наш город приехал известный проповедник и проповедует спасение, а мы ведь грешники и нуждаемся в спасении. Пойдем сегодня вечером его послушать.

Иосиф слушал меня, скептически улыбаясь, и потом сказал:

- За всю жизнь я два раза был в церкви: первый раз во время моей свадьбы, а второй раз сегодня утром на исповеди у священника. И еще схожу на Пасху.
- До Пасхи еще три месяца,
   сказал я. Если ты умрешь до Пасхи, то где будешь?
- Правду ты говоришь, вдруг серьезно ответил он. Пойду и я с тобой послушать этого проповедника.

Иосиф вошел в зал собрания первым и сел на свободное место, а я нашел темный уголок и сел так, чтобы не встретиться взглядом с проповедником Хараламбосом.

# Мое рождение свыше

Проповедник говорил с присущим ему талантом и силою Духа Святого, но я ничего не понял из его проповеди. После я удивлялся, насколько мои мысли были помрачены в отношении Слова Божия.

#### Покаяние

По окончании собрания я попытался сразу же незаметно выйти из помещения, но не успел. Сидевший рядом человек встал и, назвав меня по имени, спросил:

- Как поживаешь?
- Хорошо, ответил я и хотел быстро удалиться, но этот человек, знавший меня, сказал:
- Нет, не хорошо. Я знаю тебя и знал твоего отца. Он пожертвовал жизнью ради Господа, а ты живешь грешной жизнью...

От стыда я опустил голову и ничего не отвечал.

 Не хотел бы ты покаяться сегодня? Пойдем в соседнюю комнату.

Я согласился.

Проходя через зал, я увидел другого юношу, такого же, как и я, блудного сына. Его звали Арутюн. Я пригласил его пойти с нами. Мы преклонили колени и помолились.

Я предложил Арутюну на следующее утро вместе пойти за город, читать там Евангелие и молиться, чтобы больше не грешить. На следующее утро, проходя через центр города, Арутюн начал петь не христианскую песню, и я удивленно спросил:

- Мы же идем молиться и читать Библию. Не так ли?
- Нет, я не могу идти такой узкой дорогой,
   ответил он, и наши планы расстроились. В

кармане лежали сигареты, и, чтобы приглушить раздражение на Арутюна, я закурил.

В тот же вечер я опять пошел на собрание. В конце собрания вышел вперед и покаялся, от сердца прося Бога о прощении грехов и обещая больше не грешить. Я не знал тогда, что Господь не только прощает грехи, но и очищает сердце от власти греха. Вот почему любовь ко греху победила меня опять.

В третий вечер под влиянием проповеди я еще раз покаялся, а на другой день я вновь согрешил.

Имея неправильное понятие о покаянии, я в течении 15 дней ходил на собрание, молился, каялся, но не мог победить живущий во мне грех. Мне казалось, что Бог меня не любит, не слышит моих молитв, и я разочаровался в себе окончательно. Я видел, как другие люди спасались, свидетельствовали о радости спасения, а я этой радости не имел.

## Победить грех

Была суббота. Я решил не идти на собрание и больше не молиться. Думал, что лучше быть искренним грешником, чем лицемерным христианином.

Вот так, подобно мне, многие люди как будто и каются, решают не грешить, но не умеют победить грех и очистить сердце. Они не понимают, что спасение – это не только прощение грехов, но и принятие новой природы от Бога, для которой грех становится противным. Своими силами человек не может победить желание грешить. Это может сделать только Бог через духовное рождение свыше.

На следующий день наш сосед, обращенный христианин, предложил мне вместе с ним пойти на собрание. Я молчал, но он снова и снова просил меня, и я уже не мог ему отказать, а в будущем решил раньше уходить из дома, чтобы никто не приглашал меня на собрание.

Тяжелый камень давил на мою душу. Я чувствовал себя несчастным, лишенным Божьей любви, погибшим грешником.

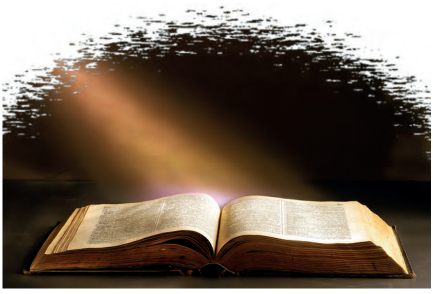
На этот раз проповедник говорил о распятии Господа Иисуса Христа, но для меня его слово было безразлично, ибо я думал, что Бог меня оставил и больше не любит. Вдруг я как будто проснулся от глубокого сна, когда услышал слова проповедника:

можешь изменить мое сердце и избавить от любви ко греху. Сделай это, и я всю жизнь посвящу Тебе. Но если Ты меня любишь и хочешь меня умертвить, то умертви теперь, чтобы больше я не грешил».

Вдруг совершилось чудо. В моем сердце произошла большая перемена. Исчезло бремя греха, которое давило душу, и сердце наполнилось миром и радостью, какую я раньше никогда не испытывал.

## **Уверенность** в спасении

И тут же я увидел чудное видение. Это был Иисус, явившийся в окружении ангелов. Я услышал голос: «Не бойся, теперь ты спасен. Я победил мир».



«Есть люди, которые искренне хотят спастись, но не знают пути спасения. Они молятся: "Господи, прости грехи мои, я больше не буду грешить", – но это невозможно. Если бы грешник мог сам победить грех, то не было бы нужды Христу умирать на кресте. Нужно просить у Бога не только прощения, но и очищения сердца. Только сердце, очищенное силою Духа Святого, возненавидит грехи».

После этих слов в моей душе появилась новая надежда, я преклонил колени и помолился: «Господи, прости мои грехи и очисти мое сердце. Если этот человек говорил правду, то Ты

Когда проповедь кончилась и вновь обращенные начали молиться под тихое пение духовной песни, я сказал: «Господи, если Ты действительно спас меня, то пусть сейчас споют такую-то песню». После молитвы одного брата запели ту песню, которую я желал.

Так Бог, видя навязываемые дьяволом сомнения, снова дал мне знамение о совершившемся спасении.

Моей радости не было предела. Я тут же встал и начал радостно свидетельствовать о своем спасении. И в заключение сказал: «До сей поры я служил сатане, а теперь буду служить Господу, потому что теперь я принадлежу только Ему».

Когда я вышел из собрания, мне показалось, что небо и земля изменились. Проходя мимо курящего турка, я почувствовал сильное отвращение к табаку, и до сих пор не выношу этого запаха.

По дороге, встретив молодого армянина, я остановил его и сказал:

- Слушай, я должен сообщить тебе хорошую новость.
- Какую новость? спросил он удивленно.

## **Свидетельство** окружающим

– Иисус Христос действительно Спаситель. В ответ на мою молитву Он совершенно переменил мое сердце, я теперь радуюсь. Если ты покаешься, Он и тебя спасет.

Армянин, выслушав меня, посмотрел с удивлением, но, не ответив ни слова, сразу отошел от меня. Видимо, подумал, что я не в своем уме. А я сказал сам себе: «Бедный человек, он ничего не понял».

Придя домой, я сразу же засвидетельствовал сестрам о своем спасении. Они тоже подозрительно улыбнулись и ничего не сказали. Затем я зашел к нашему домохозяину и сказал ему и его жене:

 Я принес вам радостную весть. Иисус Христос меня сегодня спас, и Он может вас спасти.

Хозяин улыбнулся и ответил:

– Хорошо, сынок. Хорошо...

Я удивлялся, что люди меня не понимали, забывая, что раньше и сам не понимал тайны великого спасения, потому что был

мертв для Бога и жил во грехах, которые отделяли меня от Него.

> Иоанн Марк (Галустьян)





Путь № 1 (74) 2018 г.

## «Неблагополучные»

О семье, в которой родилась Илона, говорят «неблагополучная». Ведь сколько Илона себя помнит, отец всегда пил, а матери не было. Вернее, была, но жизнь с мужем-алкоголиком и двумя детьми для женщины оказалась непосильным бременем. Поэтому в один прекрасный день она оставила дом и всё то, что принято называть семьей, и отправилась на поиски нового счастья.

Сначала девочка жила с бабушкой, а когда появилась мачеха, переехала к отцу. Детство Илоны абсолютно не соответствовало тому, что подразумевается под этим словом. Никакой беззаботности, родительской опеки и баловства. Напротив, это была безжалостная подготовка ко взрослой жизни. Девочка рано научилась самостоятельности, жесткости и решительности. Родительской любви Илона никогда не видела и даже не знала, существует ли она. Разве что бабушка по мере своих сил пыталась окружить девочку нежностью и заботой.

Их соседкой была верующая женщина. Она была доброй и отзывчивой, всегда старалась угостить детей чем-то вкусненьким. Но Илона ее боялась: а вдруг соседка затянет в свою секту? Поэтому в девочке часто была борьба: отведать угощений, которые в доме были большой редкостью, или удержаться и не заходить в гости? Ведь там она снова услышит, что какой-то

История Илоны Соболь – это реальная, самая что ни на есть настоящая жизнь, в которой много боли, горечи, страданий. Но, как утверждает сама героиня, чем больше испытаний, тем больше Бога.

Христос отдал за нее жизнь. А кто Он такой? Чем может помочь?

Уже в подростковом возрасте Илона начала задумываться о Боге. Но эти мысли были печальными и унылыми, ведь девушка считала, что Господь ее не видит или игнорирует. «Ничего, я всего в жизни добьюсь сама, ведь есть здоровье, силы, ум», решительно повторяла Илона. Она самостоятельно поступила в училище, потом в техникум, закончила академию. Всегда сама, всегда полагаясь только на собственные силы.

Пыталась хоть как-то развлечься в компаниях сокурсников, но хорошего в том было мало. А дома ситуация стала невыносимой: бабушка лежала с инсультом, мачеха ушла от отца, который всё время пьянствовал. Если дома появлялись хоть какие-то копейки, то сразу же тратились на алкоголь, а про еду нечего было и думать. По возможности Илона старалась найти временные подработки, чтобы не умереть с голоду.

## Обманутые ожидания

Потом она познакомилась с молодым человеком, и начался новый этап в жизни. Парень всё время признавался ей в любви. Для Илоны это были самые заветные слова. Ведь никто никогда не говорил, что любит ее, а тут посторонний человек без устали твердит ей о своей любви.

Хотя девушка и не находила в своем сердце ответного чувства, молодого человека это не останавливало: «Ничего, главное, что я тебя люблю. Стерпится - слюбится». Они поженились. Но хорошо было только первую неделю. Потом что-то не сложилось, и через некоторое время супруги разошлись.

Илона с маленькой дочкой вернулась к отцу. Жизнь стала неимоверно сложной, проблембезденежной. Молодой маме пришлось продавать вещи своей девочки, из которых она выросла, чтобы заработать хоть что-то. Но и этих средств было так мало, что бывали дни, когда пищи хватало только для дочери. Для Илоны это не было какой-то всемирной трагедией, только единственная мысль постоянно звучала в ее разуме: «Боже, сохрани здоровье моего ребенка!» И Господь не был глух к ее мольбам.

Полтора года такого существования не могли не отразиться на самой Илоне. У нее начались проблемы с почками, но поход к врачу откладывала, убеждая себя, что вот-вот станет легче. А облегчения всё не было. В конце концов, организм отказался принимать пищу, а разум Илоны уже не мог осознавать, где она и что с ней. Лишь тогда молодая женщина из последних сил обратилась к врачу.

## Слабая надежда

Доктор, осмотрев больную, сказал: «Диализ – это твоя последняя надежда. Хотя и он может не помочь. Ведь у тебя анализы, грубо говоря, как у трупа. Ты себя просто угробила. Где ты раньше была? Мы бы лечение назначили».

Из областной больницы к Илоне с консультацией приехал специалист. Но и его слова не обрадовали: «На диализ просто неимоверная очередь. Но если доживешь до понедельника, то постараюсь найти для тебя место. Главное, держись, как только можешь».

А был четверг. Илона уже не имела сил сопротивляться болезни, даже не могла самостоятельно двигаться. В пятницу утром в палату вбежал врач и сказал: «Поехали!» Машина скорой помощи увозила Илону в неизвестность. Было очень страшно, ведь впереди маячила смерть.

Тут скорая промчала возле детского садика, куда несколько дней назад Илона устроила свою дочь. «Не передать то чувство, когда не знаешь, куда едешь. Очень хотелось остановить машину и хоть в последний раз взглянуть на дочь...»

Отделение было больше похоже на морг, нежели на медицинский центр. Илону сразу же подключили к аппарату очистки крови. Процедура длительная и не очень приятная. Но уже после второго сеанса спала отечность, нормализовалось дыхание, восстановились двигательные функции. Илона радовалась положительным результатам, мечтая о возвращении домой. Но оказалось, что отныне она трижды в неделю должна ходить на диализ. Через некоторое время ее выписали из больницы, и жизнь вернулась в прежнее русло.

Однажды в доме отключили свет. Илона пошла к верующей соседке просить свечку. Пожилая женщина решительно взяла Илону за руку и молвила: «Я хочу с тобой поговорить. Ты просто должна послушать. Если я этого не скажу, тогда кто? Ты знаешь, я всю жизнь за тебя молилась!»

## Обращение к Богу

Илона уже давно устала сопротивляться. Поэтому она села на табурет, а соседка продолжала:

- Тебе нужно покаяться.
- «В чём каяться? Я же никого

пьяный, а дочь слишком мала. Еще чуть-чуть и, казалось, умрет.

В отчаянии Илона обратилась к Богу: «Господи, если Ты действительно есть, прошу: Ты меня либо спаси, либо сейчас же забирай. Я уже не могу дышать». И услышала внутри голос: «Я слышу тебя».

В тот же миг начали происходить чудеса. Илоне стало значительно легче, будто и не было никакого приступа. Она спокойно уснула. На следующий день Илона подошла к соседке и предложила:

– Вас провести в воскресенье в церковь?



не убила...» – мысленно удивилась Илона. Но в словах соседки было такое искреннее участие, любовь и забота, что Илоне впервые в жизни захотелось поделиться своими переживаниями...

После медицинских процедур у Илоны начался отек легких. Дышать становилось всё труднее и труднее. Как-то ночью молодая женщина поняла, что задыхается. А помочь некому: отец спит У соседки были проблемы с позвоночником, и без поддержки она не могла далеко ходить. Каждое воскресенье женщина отправлялась в церковь. Иногда просила Илону проводить ее, но та, боясь, что соседка хочет любыми способами завлечь в свою секту, находила какие-то предлоги для отказа. А в этот раз сама проявила инициативу.

– Знаешь, я не хочу никого обременять. Но ты меня хоть до

ворот церкви доведи, а потом иди куда хочешь, – обрадовалась женщина.

– Я с Вами могу зайти в церковь и там подождать, чтобы потом проводить домой, – слова как будто сами слетели с языка.

То воскресенье Илона за-



помнила навсегда. Едва переступив порог молитвенного дома, она как будто попала на небо или куда-то в очень теплое и приятное место. Все люди улыбались, и ее губы сами растягивались в ответной улыбке. После того богослужения Илона постоянно сопровождала пожилую соседку, и сама слушала проповеди. А вскоре и покаялась.

#### Новая жизнь

После примирения с Богом жизнь Илоны изменилась. Всё свободное время она познавала Бога. Она поняла, что каждый человек по-своему одинок, и только Всевышний может заполнить эту пустоту. Именно Он помогает преодолевать трудности, творит чудеса.

И хотя она всё еще ходит на диализ, но больше ничем не болеет. А ведь при ее диагнозе иммунитет ослаблен, и любая инфекция мгновенно приживается. Да и многие продукты, полезные здоровым людям, диализным больным противопоказаны.

Сейчас Илона во всём видит в жизни Божью руку. Только Господь помогает и диеты придерживаться, и не болеть.

Ho вдруг организм Илоны начал давать сбои. Обследования ничего не показали, но после процедур по неизвестным причинам температура постоянно поднималась до сорока градусов. Состояние стремительно ухудшалось. Илона нуждалась в пересаддонорской почки. Но где ее

взять?

Еще в начале выявления болезни все родственники Илоны сдали анализы на совместимость. Но, к сожалению, ничья почка не подошла. И вот, 8 лет спустя, врач посоветовал Илоне, чтобы ее отец сдал повторный анализ.

– О чём Вы говорите?! – возмутилась Илона. – Отец окончательно спился. У него уже ноги отказывают. Это ему трансплантация необходима.

Но врач стоял на своем. Илона не представляла, как отец может ей помочь. Но всё-таки решила попробовать. Вечером вошла в комнату и сказала отцу:

 Завтра поедем сдавать анализы.

- А зачем?

– Врач сказал, что нужно проверить совместимость наших с тобой почек. Но ты решай сам. Хочешь – иди, хочешь – нет.

А отец уже допился до того, что с трудом передвигался. Он уже давно перестал за собой ухаживать, несколько дней не ел и только беспомощно валялся в кровати. Но на следующий день он согласился сдать анализы. Результаты были ошеломляющие: почка спившегося человека была в прекрасном состоянии и идеально подходила для донорства. Хотя 8 лет назад результаты анализа этой почки указывали на полную несовместимость.

## Победа

Состояние Илоны ухудшалось. Теперь уже отец начал подталкивать ее к действиям. Он с самого утра сидел в ожидании, когда состояние дочери стабилизируется, и они поедут в больницу.

Операция прошла успешно. Это была победа. И не только Илоны. Ее отец изменился до неузнаваемости: бросил пить, поправился, начал нормально ходить. А ведь сама Илона искренне считала, что отец – пропащий человек. Потом за эти слова пришлось каяться: у Бога нет ничего невозможного.

Испытания в жизни Илоны не закончились. Но достойны восхищения бойцовский характер этой женщины, ее упование на Господа. Илона утверждает:

«Абсолютно всё в мире держится на любви, а Бог есть любовь. Я желаю, чтобы каждый знал: даже самые большие трудности стоит пройти лишь для того, чтобы хоть на миллиметр быть ближе к Богу. Не жди, что какой-то человек тебе поможет,

подскажет. Начни с себя, а Господь всегда поддержит!»

Наталья Ищенко





«В глазах жертвы я увидел Бога... После того случая я не мог спать, не мог отдыхать, не находил себе места, – вспоминает Нуржан. – Я обратился ко Христу будучи профессиональным преступником. Титулованный борец, я привык решать проблемы с помощью грубой

силы. Рэкет и грабежи были привычным способом выживания в сложные для страны годы, сразу после развала Советского Союза... Так бы продолжалось и дальше, если бы не один случай, который оставил меня в страхе и полном замешательстве».

«Страх, боль и чувство вины заставили меня приехать в дом родственников, которые были верующими в Иисуса. Они рассказали мне всё об истинном пути с Иисусом и прочли слова из Евангелия. Особенно действенными оказались слова о том, что Бог прощает всякого исповедующегося в своих грехах человека.

Именно тогда я осознал, что моя жизнь уже никогда не будет прежней. «Я отдаю свою жизнь Иисусу, моя жизнь – Твоя. Я умру за Тебя. Цель моей жизни – быть с Тобой, потому что завтра на небесах я встречусь с Тобой и буду стоять перед Тобой», – такие решения я высказал Богу в своей первой молитве.

Хотя поначалу мой отец не возражал против моего решения, но впоследствии им овладел страх, и он попытался заставить

меня отречься от моей новой веры. Отец говорил, что убьет меня, что отречется от меня, а когда эти угрозы не возымели действия, попытался даже подкупить меня.

В итоге отец организовал для меня встречу с муллой, чтобы тот вернул меня в лоно ислама – традиционной веры казахского народа. Но и этот план не сработал. Вместо того чтобы переубедить меня, мулла сам пришел к выводу, что я нашел истинный путь к Богу.

Наша встреча закончилась тем, что я подарил мулле Новый Завет. Отец, всё это время ждавший его в машине, увидел, как мы спускаемся по лестнице как давние друзья и, похоже, что я ни на шаг не отступил от своей новообретенной веры. Осознав это, мой отец вышел из машины, подошел к мулле и ударил его кулаком по лицу.

Мой отец не понял и не принял новую веру своего сына, но для меня самого тот день стал переломным, поскольку я воочию увидел, как Бог чудесным образом открыл Себя мулле.

После этого мы решили, что будем служить Ему ради спасения казахского народа, и вот уже более пятнадцати лет мы с женой и четырьмя детьми благовествуем повсюду, где это только возможно».

...Когда Нуржан говорит на своем родном казахском языке, его голос то повышается, то понижается, подобно галопу скакуна по бескрайним степям Средней Азии. Но стоит ему заговорить о том, что Бог делает в его жизни, голос Нуржана становится низким и ровным, в нём слышатся нотки радости и умиротворения. И слушающему его сразу становится понятно почему.



Слово «книгоноша» – одно из древнейших на Руси. Появилось оно вместе с принятием и утверждением христианства. Еще во дни княжения Ярослава Мудрого переписчики духовных книг усердно заботились о том, чтобы сокровища библейской мудрости не залеживались в мо-

настырских и церковных хранилищах. Они подыскивали людей, которые могли бы доставлять литературу в села и деревни. И вот тех, кто брал на себя миссию распространения библейских книг, сочинений Отцов Церкви и проповедей священнослужителей, стали называть книгоношами.

# KHITÓHÓMI

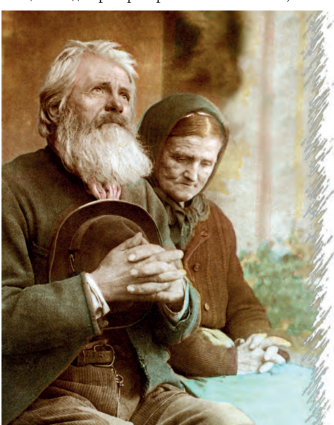
## Духовные искания

Движение книгонош со временем заглохло, слово «книгоноша» было забыто. Только во второй половине девятнадцатого века оно снова обрело былую популярность. В обществе резко усилилась тяга к духовным исканиям, возрос интерес к библейским истинам. Ведь с 1858 года возобновилось дело перевода Священного Писания на современный русский язык, и к 1862 году был выпущен полный текст Нового Завета.

Эпоха духовного оживления требовала энтузиастов-распространителей Благой Вести. Господь не замедлил послать таких людей. 8 апреля 1863 года на квартире преподавателя истории Петербургской духовной Семинарии Астафьева Николая Александровича впервые собрался частный кружок из восьми лиц разного происхождения и различной вероисповедной принадлежности. Душой собрания был Астафьев. А вокруг него объединились: чиновник министерства народного просвещения Белецкий, преподаватель теории музыки в консерватории Заремба, литограф Диле, органист голландской церкви Арк, служащий английской фирмы Нобе, чиновник министерства государственных имуществ Неандер, работник книгоиздательства Форхгаммер. Эти столь разные люди были

едины в одном – в стремлении помочь народам России познакомиться с Евангелием.

К 1866 году кружок перерос в «Высочайше утвержденное Общество для распространения



Священного Писания в России». Большую поддержку делу становления Общества оказала Мария Григорьевна Пейкер. Проживая долгое время за границей, она регулярно откладывала деньги на какое-либо доброе дело в России. Возвратившись в Петербург, она узнала об образовании

библейского кружка и сразу же отдала накопленные средства на его развитие.

Мария Григорьевна происходила из аристократического семейства, много вращалась в

высшем свете, рано овдовела и всю себя отдала христианскому служению. Несколько лет она возглавляла Петербургский тюремный комитет, устраивала «Убежище женщин», освобожденных из тюремного заключения. В 1872 году М. Г. Пейкер представляла Россию на Всемирном конгрессе по

тюрьмам в  $\Lambda$ ондоне.

## Общество распространения Писания

Солидный организаторский опыт пригодился Марии и в то время, когда она стала сотрудничать с основателями Общества распространения Писания.



Пейкер смогла привлечь для этого дела лиц из петербургской знати. Среди активных помощников и жертвователей оказались: Корфы, Бобринские, Пашковы, Чертковы, Игнатьевы.

Благодаря усилиям руководителя Общества Н. А. Астафьева и его соработников в России возрождается институт книгонош. Примечательно, что одним из инициаторов восстановления древнерусской традиции выступил обрусевший датчанин Отто Богданович-Форхгаммер. же и стал первым книгоношей. Форхгаммер не любил засиживаться в Петербургских кабинетах Общества, а больше предпочитал труд странствующего миссионера, простого книгоноши. Неутомимый путешественник с тяжелыми сумками духовных книг объехал центральные губернии России, Поволжье, берега Дона, Кавказ, Украину.

Зимой 1867 года Отто Богданович попал в крупную железнодорожную аварию. «Поезд на пути от Рязани в Козлов соскочил с рельс и опрокинулся с довольно крутого ската, причем многие лишились жизни, и большая часть, конечно, переранены, – писал Астафьеву в Петербург Форхгаммер. – И потому спешу сообщить, что я по великой милости Божьей вышел из этой катастрофы с целыми членами, и вообще чувствую себя хорошо, кости только все у меня болят».

Письма Форхгаммера и путевые заметки были изданы впоследствии Астафьевым отдельной книгой.

Городские базары, трактиры, духовные консистории, солдатские казармы, полицейские участки – вот места, где чаще всего появлялся Форхгаммер. Бесконечные путешествия с немалым грузом нередко утомляли Отто Богдановича, и он говорил:

«Трудно всё-таки быть книгоношей». Но усталость быстро уходила, и силы чудесным образом прибавлялись, когда Форхгаммер видел, как опорожнялись его переполненные сумки, и люди просили духовных книг. Дух путешественника вновь оживлялся, с уст срывалась другая фраза: «Невыразимо сладостно, однако, быть книгоношей!»

Ради высшего призвания Отто Богданович отказался от светской карьеры, семейного счастья и житейских удобств. За годы непрерывных путешествий Форхгаммер распространил 58 тысяч экземпляров книг духовного содержания.

Столпы христианской философии

В начале 80-х годов позапрошлого века средоточием движения книгонош стала Москва. Там появились книжные склады и Филиалы Петербургского Общества.

Книгоноши по традиции шли в места скопления людей. В Москве к тому времени в трактире «Яма» на Рождественке собирались мыслящие люди и вели оживленные религиозно-философские дискуссии. Завсегдатаи собраний часто видели там столпов христианской философии:

Владимира Соловьева, Сергея Булгакова, Николая Бердяева. Их выступления привлекали московскую интеллигенцию.

Регулярными посетителями этих вечеров стали книгоноши. Они привозили туда духовную литературу, вступали в беседы на животрепещущие темы. «Братья, весь смысл жизни – в Евангелии, приобретайте и читайте эту книгу», – говорил книгоноша Синицын.

В то же время московские книгоноши Иван Бочаров и Степан Васильев открыли в гостинице «Неаполь» у Николаевского вокзала систематические духовно-библейские собрания. Здесь публика была уже другая. Стекался, в основном, простой народ: рабочие, крестьяне, мастеровые и фабричные. У книгонош даже была попытка устроить общинную жизнь по примеру первоапостольской церкви.

В качестве первого шага установили в одной из гостиничных комнат «Братскую кружку». Туда складывали денежные средства. А кто испытывал нужду, мог свободно брать из нее. Однако кружка не прижилась. Практичные участники собраний раскритиковали такой способ обобществления, ссылаясь на слова апостола Петра о том,



что в добродетели должна быть рассудительность (2 Петра 1:5).

На почве поиска нестяжательности и опрощения Васильев подружился с Львом Толстым, не раз навещал великого писателя в Ясной Поляне. «Книгоноша Васильев ищет единения и согласия», – отмечал Толстой в



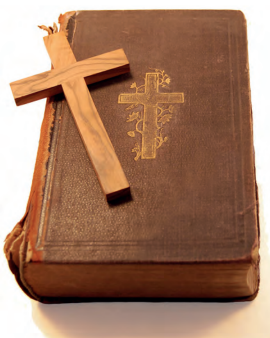
своих дневниках. Деятельность книгонош носила общехристианский характер. Они стремились подготовить почву для духовного оживления в различных церквах и в обществе. «Я думал и глубоко верил в то время, что если все люди будут с сознанием и верой читать Евангелие, то скоро всё человечество, весь мир и вся природа переродится, и не будет уже на свете ни рабов, ни господ, ни насильников, ни изуверов, ни суеверов; не будет ни скорби, ни страданий, ни слез, а все люди станут братьями и детьми Одного Отца Бога», писал сподвижник Васильева книгоноша Иван Старинин. Не все, конечно, разделяли такой наивно-детский взгляд на будущее человечества, но в целом идеалы Евангелия служили источником вдохновения для книгонош.

### Больше духовного хлеба

Среди них было немало личностей колоритных, самоотверженных. В начале 1880 года к русским книгоношам присоединился странствующий христианский проповедник из Сирии Георг Деляко, известный больше как Яков Деляков. Этот человек пришел в Россию из Сирии пешком через Турцию и Кавказ. На вопрос, что же подвигло его на такой марафон, Яков Деляков отвечал, что он слышал – в России

много хлеба, много скота, много железных дорог, но мало Святого Духа. За спиной у Якова была холщевая сумка с Новым Заветом и ни копейки денег. Хлеб давали, воду брал из разных водоемов, спал в поле, ночлежных домах, в полицейских участках.

Яков считал, что Бог призвал его к пророческому служе-



нию. И бедных, и богатых призывал он к справедливости и нестяжательству. «Если бы сейчас Христос пошел странником и говорил, что богатство — тлен, то изнеженные в роскоши, избалованные в богатстве и лени употребили бы весь свой ум и всю власть, чтобы упрятать Его

подальше...» – проповедовал пришелец из Сирии.

Также, как и Форхгаммер, Деляков отдал жизнь России. Его хорошо знали не только в центральных губерниях, в Поволжье, но и в Закавказье. Целые поселки, оставляя спешные работы, верст за двадцать бежали навстречу, чтобы получить от него духовные наставления и христианские книги. Дни земных странствий завершил этот человек в 1895 году в Благовещенске.

К этому времени, в самый разгар Победоносцевских ограничительных мероприятий, пошло на убыль и движение книгонош. Обер-прокурор Святейшего Синода не был заинтересован в основательном духовном просвещении народа. Малообразованные пасторы и мало читающая, мало размышляющая паства – вот идеал Победоносцева. А книгоноша – это не просто книготорговец или разносчик

книг, но активный просветитель, миссионер, носитель христианских идеалов. Книгоноша не искал личных выгод, а следовал за Христом.

«Всё, что было поручено Богом, его слуга исполнил. Я спокоен и готов уйти к Отцу моему», – говорил книгоноша Синицын, оглядываясь на пройденный путь. Книга издревле была символом христианства, и книгоноши на Руси – явление духовное, символ христианства деятельного. Того христианства, которое, «зажегши свечу, не ста-

вит её под сосудом...» (Матфея 5:15).

Владимир Попов Тамбов, Россия

Другие труды этого автора можно читать здесь: https:// equalibra.org/author/ vladimir-popov/



## Нагальні питання

Подібні питання ставило собі не одне покоління українців в надто смутні часи. Моє покоління не виключення — в країні точиться війна, щодень гинуть люди, ллється кров, котра, як всім добре відомо, «не водиця», тож проливати її не годиться!

В новорічну ніч всі загадують сердечні бажання, із тих, що в самій глибині. Комусь треба багатого жениха; іншим – хорошу освіту, дружну родину й затишний дім; третім – успішний бізнес, політичний тріумф. А хтось щиро бажає, аби в країні скінчилась війна і можновладці перестали дурити свій народ...

Тож що принесе нам 2018 рік?

Аналітики, політологи, магічні прозорливці, катрени Нострадамуса, гороскопи – всяк говорить своє, і в кожного своя «правда». Ще кидають кості, перевертають кавову гущу, слідкують за кішкою – як вона ходить, де спить, і по цьому складають свої прогнози. Що тут поробиш, кожному – своє...

Український народ впродовж довгої й мученицької історії надбав інших, значно мудріших прикмет, одна з них відображена в прислів'ї: «Якщо хочеш знати майбутнє – озирнись на минуле». «А чом би й ні? – запитала себе, дістаючи календар. – Нуж-бо, які в нас пам'ятні дати?» Полистала, співставила, поміркувала... Так народилась публіцистично-історична замальовка, котру пропоную на широкий загал.

Отже, 2017 рік приніс нам дві ювілейні дати: 500 і 100. Як сповіщає календар, в 2017-му році відзначалась важлива подія християнства — 500-річчя Реформації. І майже одночасно ще один «ювілей» — 100-річчя Жовтневої революції 1917 року, котру в старих підручниках історії названо великою і соціалістичною.

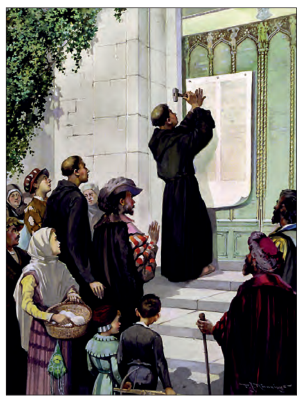
Реформація і — революція... За цими словами стоять різні події, в котрих, при ближчому знайомстві, виявляється глибинний зв'язок, більш того — обумовленість одна від одної. Тож варто розглянути їх зблизька, зокрема — Реформацію. Як знати, можливо, ці маленькі знання дозволять хоча б частково скорегувати наше майбутнє...

## Реформація

Як повідомляє Вікіпедія, Реформація – це духовно-суспільний рух, що розгорнувся в

Європі в 16 столітті. Його називають періодом в історії, що якнайкраще довів істинність біблійного світогляду, наголосивши на перевазі духовного аспекту над матеріальним. Самі судіть. Основоположники марксистсько-ленінського стверджували про первинність матерії над свідомістю, історія ж західного світу довела, що навпаки - свідомість визначає буття. В цьому полягає сутність Реформації, і це незаперечний факт. Починалася ж Реформація зі Слова. Того самого, що було на початку. І головним надбанням Реформації стало повернення авторитету Священного Письма, тобто віра в Бога без посередників. А було все так...

31 жовтня 1517 року доктор теології Віттенберзького університету Мартін Лютер обнародував свої знамениті 95 тез проти продажу індульгенції (відпущення гріхів за гроші) та зловживань католицької церкви. Дії однієї людини спричинили неабиякий результат — здавалось, що прорвало дамбу, і в прорив ринулась вода, змітаючи все на шляху... Своїм виступом Лютер проголосив, що, згідно з Христовим вченням, викладеним в Євангелії, людина



отримує спасіння душі не через посередників та обряди, а через віру, подаровану їй Богом. І єдине джерело Істини – Святе Письмо

Так народилися п'ять знаменитих принципів Реформації: «Sola Skriptura» (Тільки Писання), «Sola fide» (Тільки вірою), «Sola gratia» (Тільки благодаттю), «Solus Christus» (Тільки Христос), «Soli Deo Gloria» (Тільки Богу слава). Ці прості істини докорінно змінили хід історії світу, стали стовпами, на яких стверджувалась нова християнська течія, названа «протестантством».

Тези, проголошені Лютером, змінили не лише підхід до людини та її внутрішнього світу – вони сприяли розробленню нових понять, котрі ми називаємо загальнолюдськими цінностями: свобода совісті, свобода слова, повага до людини та її власності, право на життя... В послідуючих століттях вони стали конкретними реаліями, свого роду досягненнями, котрими до сьогодні по праву гордиться європейська спільнота.

Попросту кажучи, Реформація – це величезний переворот

в духовному житті європейців, своєрідна революція. Замітьте, революція не зовнішня, а внутрішня, котра призвела не до перерозподілу власності й зміни суспільної формації, а здійснила трансформацію людської свідомості, це – революція мислення, свідомості, душі, якщо хочете - революція Наслідок серця. зміна сутності самої людини, котра виразилась в її сприйнятті навколишнього

ставленні до рідних та близьких, колег по роботі, підлеглих і... до влади.

Впливаючи на всі сфери суспільного життя, Реформація не оминула «вічної» теми – людської праці та її оплати. В протестантських країнах було сформовано цілий кодекс неписаних правил, що отримав назву «трудова етика». Це доктрина про необхідність працювати

чесно, добросовісно й сумлінно. Ці правила поширювались не лише на основну масу населення, а й на еліту, включаючи підприємців. Досягнення матеріального достатку вважалось одним з критерієв старанності; правилом хорошого тону стало ведення комерційних справ тільки заради забезособистого печення, а й для користі суспільства. «Прагнення до суспільної користі» так звучало одне з гасел тієї доби.

#### Слово

Цікаві приклади з життя епохи Реформації приводить німецький історик, соціолог й філософ Макс Вебер в книзі «Протестантська етика й дух капіталізму»: «добре виконані обов'язки стали "в моді", адже вони в першу чергу виконувались перед Богом». Існували й певні заборони роботодавцям, що вказують на біблійні корені трудової етики. Ось кілька прикладів.

- 1. Заборонена затримка заробітної плати, згідно з біблійним висловом: «Не кривдь ближнього твого, і не грабуй. Заплата наймитові не повинна лишатися у тебе до ранку» (Левіт 19:13).
- 2. Заборонені знущання, приниження й жорстоке поводження панівного начальства над підлеглими: «не пануй над ним із жорстокості, і бійся Бога твого» (Левіт 25:43).
- 3. За твердженням Біблії, Бог підтримує, нагороджує й заохочує до високої якості товарів, послуг та чесного ставлення до клієнтів, адже це вияв поваги до людей, людина ж найвище Боже творіння. Згідно з цим, крутійство з шахраюванням не просто засуджувалось, вони заборонялись, як і всі інші нечесні



способи збагачення: «Надбання скарбів брехливим язиком – скороминущий подмух тих, що шукають смерти» (Притчі 21:6), і «Не чиніть неправди в суді, у мірі, у вазі й у вимірюванні. Нехай будуть терези і гирі ваші певні, і ефа, і гін певний» (Левіт 19:35-36).

Не виключенням з правил, а нормою для підприємців був аскетичний спосіб життя, задоволення від малого, потреба більше давати іншим, аніж брати собі. Показна розкіш, дух наживи та прагнення до влади зневажались. Особливими чеснотами вважались економія та бережливість, а марнотратствой невигідне вкладання капіталу – засуджувалось.

Під впливом проголошених

Біблією цінностей регламентувався весь спосіб життя: у виробничій сфері – дисципліна та якість праці; в соціальній – законослухняність; в родинно-побутовій – зміцнення сімейних зв'язків, за-

судження пияцтва, аморальності; заклик змалку привчати дітей до праці. А ще – читати й розуміти Біблію, в котрій даються прості й водночас мудрі Божі настанови. Адже тепер сама людина мала відповідати за свої вчинки, на неї особисто покладалась велика відповідальність перед Богом і, отже, перед людьми.

Розумне використання коштів та ресурсів, відмова від марнотратства сприяли накопиченню капіталу — він вкладався в торгівлю й розвиток промисловості. Звісна річ, за кордон не виводився — працював на розвиток вітчизняної промисловості. Такий підхід до праці, підсилений гідною оплатою, пояснює темпи економічного зростання охоплених Реформацією країн.

Швидко невеличкі країни, що вважались відсталими (Данія, Нідерланди, Швеція, Швейцарія) обігнали ті, що були провідними (Іспанія, Священна Римська імперія).

## Постріл

Якщо Реформація, тобто зміна мислення, і, отже, розбудова Європи, почалася зі Слова, то революція розпочалася з пострілу. Залп корабельної гармати крейсера «Аврора» став початком збройного повстання, що поклав початок війні, терору, голодоморам, руйнаціям і, як наслідок, — величезній кількості жертв, котрим немає числа. Спочатку — прагнення зруйнувати «до основанья» підвалини старого світу, «а затем» — бе-



- Знаєте, яка зброя найпотужніша?
  - Яка?
- Крейсер «Аврора». Лише один постріл, а з руїн й досі не можемо вибратись.

Переконана: аби нашому народові вибратися з прірви, в

> яку потрапили після того нещасливого пострілу, потрібно повірити в диво – народження

Ісуса Христа. Так, як повірив 500 років тому основоположник Реформації – Мартін Лютер, і як повірили ті, що крок за кроком змінювали світ навколо себе на кращий.

2017 рік приніс нашому суспільству дві ювілейні дати, тим самим нагадуючи: Розбудова – або – руйнація. І знову, як сто років тому, ми стоїмо перед вибором. Європа ж, зробивши свій вибір 500 років тому, до сьогодні користується надбаннями Реформації. Ми ж багато років поспіль блукання в темряві втратили надто багато – час, національні багатства і, найболючіше, людський ресурс.

Час невблаганний, він вкотре показує: починати потрібно із себе. Адже те, що ми робимо сьогодні, визначає не лише наше подальше життя, а й життя дітей, онуків і, отже, проектує майбутнє. Наше майбутнє!

Євгенія Джулай



зуспішних намагань побудувати щось нове, небачене й грандіозне

Дивне співпадіння: 31 жовтня 1517 року почалась Реформація, а чотириста років потому (з різницею в один тиждень!) – «велика» революція, котра повністю відкинула всі 5 принципів Реформації: замість Писання марксизм-ленінізм, замість віри – безбожжя, тож, зрозуміло, - про яку благодать може бути мова? Оскільки Ісуса Христа, за марксистською теорією, взагалі не існувало, то було проголошено «культ людини» з усіма наслідками.



## Глубокое осознание

Истинное покаяние невозможно без глубокого осознания своей вины. Если человек кается, но не признает своей вины или оправдывается — это признак того, что он в действительности не раскаялся.

Конечно, одного только осознания вины недостаточно, потому что Иуда признал свою вину, но его покаяние не было истинным. Для этого необходимы и другие факторы: это глубокое сокрушение и смирение, это исповедание своих грехов перед Богом, изменение своей жизни и своего отношения к Богу, это дела, достойные покаяния, это отвращение от греха и зла.

Бог создал тесные обстоятельства в жизни Манассии. Его арестовали воины царя Ассирийского, он был закован в кандалы и отведен в Вавилон, где был посажен в тюрьму, ожидая сурового суда. Он прямо с царского престола, после длительного пути, окованный цепями, угодил в камеру смертников. И он в этой камере начинает обращаться к Богу, о Котором не думал до этого.

«Но Манассия довел Иудею и жителей Иерусалима до того, что они поступали хуже тех народов, которых истребил Господь от лица сынов Израилевых. И говорил Господь к Манассии и к народу его, но они не слушали. И привел Господь на них военачальников

царя Ассирийского, и заковали они Манассию в кандалы и оковали его цепями, и отвели его в Вавилон. И в тесноте своей он стал умолять лице Господа Бога своего и глубоко смирился пред Богом отцов своих. И помолился Ему, и [Бог] преклонился к нему и услышал моление его, и возвратил его в Иерусалим на царство его. И узнал Манассия, что Господь есть Бог. И после того построил внешнюю стену города Давидова, на западной стороне Геона, по лощине и до входа в Рыбные ворота, и провел ее вокруг Офела и высоко поднял ее. И поставил военачальников по всем укрепленным городам в Иудее, и низверг чужеземных богов и идола из дома Господня, и все капища, которые соорудил на горе дома Господня и в Иерусалиме, и выбросил их за город. И восстановил жертвенник Господень и принес на нём жертвы мирные и хвалебные, и сказал Иудеям, чтобы они служили Господу Богу Израилеву» (2 Паралипоменон 33:9-16).

Через истинное покаяние возможно восстановление и выход из самых невероятных жизненных тупиков, даже для таких великих грешников, как Манассия.

Библия открывает нам на примере Манассии, что у Бога есть особенный, благодатный план к грешникам, и его реализация в том, что Бог примиряется с человеком на основе его искреннего покаяния.

## Исповедание грехов

Итак, для покаяния необходимо глубокое сокрушение, смирение, признание своей вины. Следующим шагом является исповедание своих грехов.

Не всякий признанный грех является исповеданным — человек может признать грех, но держать это в себе, как будто Бог об этом не знает. Исповедать грех — это значит открыто провозгласить себя грешником перед Богом или перед людьми. Грех боится открытости, он любит скрытность, темноту.

Грех любит темноту, покаяние же – это луч света в жизни человека, который открывает выход из тьмы и путь ко свету:

«Скрывающий свои преступления не будет иметь успеха; а кто сознается и оставляет их, тот будет помилован» (Притчи 28:13).

Кто-то надеется: «Раз никто об этом не знает, всё будет нормально». Но будет проявление Божьего гнева на каждый не раскаянный грех. И только если человек признается и оставляет грех, тогда придет помилование.

Архиепископ Десмонд Туту в начале 80-х годов создал в Южной Африке комитет по примирению. Страной долгое время правили белые, а теперь власть захватили черные. Они хотели отомстить белым за все годы преследований черного большинства и многочисленных

несправедливых убийств. Но Туту призвал всех к примирению, и условие было очень простое, но в то же время очень трудное. Каждый, кто был виновен в преступлениях, до определенного срока должен был прийти на заседание этого комитета, рассказать все свои преступления и покаяться. Такой освобождался от дальнейшего преследования. Это было серьезное испытание для гордых белых, держащих власть в своих руках десятилетиями. И это было трудно сделать мстительным черным – им хотелось воздать белым «вполне» за их преступления.

Девизом этого комитета были слова: «Без прощения нет будущего». Тысячи людей приходили в это место и исповедовали свои преступления. И в Южной Африке так и не произошло гражданской войны, которую предрекали многие политики. Те

же люди, которые не воспользовались этой возможностью для исповедания, были подвер-

гнуты судебному преследованию и наказанию.

Бог, как и люди, дает время для покаяния:

«Я дал ей время покаяться в любодеянии ее, но она не покаялась» (Откровение 2:21).

## Восстановление отношений с Богом

И глубокое сокрушение, и смирение, и признание своей вины, и исповедание грехов ставит своей целью привести человека к Богу, поставить его перед Ним один на один.

Это перед Ним нужно смириться и сокрушиться, это в первую очередь перед Ним нужно признать свою вину и исповедовать свой грех, который огорчает Святого Бога. Истинное покаяние должно быть совершено не ради

мнения людей, не ради успокоения своей совести, но в первую очередь ради восстановления отношений с Богом. В центре покаяния должен стоять Бог. В первую очередь человек меняет свое отношение к Богу.

«И в тесноте своей он стал умолять лице Господа Бога своего и глубоко смирился пред Богом отцов своих. И помолился Ему, и [Бог] преклонился к нему и услышал моление его, и возвратил его в Иерусалим на царство его. И узнал Манассия, что Господь есть Бог».

Сначала Манассия и народ не слушали Бога и Его пророков – у них было пренебрежительное отношение к Богу. Но после раскаяния его отношение полностью меняется. Целью нашей молитвы к Богу и нашего покаяния должна быть не сама молит-

бесов, через гадание, вызывание мертвых и колдовство.

Теперь же в темной и сырой тюремной камере всё его внимание обращено к Богу. Он, может быть, просит Бога об освобождении, но прекрасно понимает, что Богу всё известно, и это Он поместил его в такие обстоятельства. Он начинает искать Бога, перед Ним смиряться, Его умолять.

Бог повелевает людям покаяться – то есть изменить свое отношение к Нему, принять Его не как приложение в своей жизни, но как Единственного Господа Бога своей жизни.

«Итак, оставляя времена неведения, Бог ныне повелевает людям всем повсюду покаяться» (Деяния 17:30).

Самое главное в покаянии – это искание Бога, обращение к Нему от всех своих грехов



ва и не попытка облегчить свои обстоятельства, но изменение нашего отношения к Богу.

Манассия пренебрегал Богом, не обращал на Него внимания, строил жертвенники лжебогам. Он поклонялся силам природы и небесным светилам: луне, солнцу и звездам. Он даже вступал в контакт с силами зла, ища покровительства у диавола и

и идолов, которые отвлекали внимание от Бога. Манассия никогда полностью не отвергал поклонение Богу – Его храм по-прежнему стоял в Иерусалиме, но в этом храме он поставил истукана, которому кланялись, как богу. Бог не занимал в жизни Манассии главное и центральное место, а был где-то на заднем плане.

#### Познать Бога

«И узнал Манассия, что Господь есть Бог».

Манассия знал о Боге — это был Бог его отца Езекии. Но для него Он перестал быть Богом, а одним из тех божков, которому он кадил. Теперь же он узнал, что Господь есть Бог.

Слово «Господь» (на ев-

Исповедание своих грехов и восстановление нарушенных отношений с Богом.

Если человек искренно кается, всё это происходит у него естественно.

## Дела, достойные покаяния

Первым плодом истинного



рейском Яхве) переводится как Сущий, или «Я есть». Это самодостаточный Бог, Которому не нужна внешняя поддержка, не нужен внешний источник жизни, потому что Он Сам является даятелем любой жизни. Он Безначальный и Бесконечный, Он есть причина любого существования. Он над всем, Единственный и Неповторимый, от Него всё зависит и Ему всё принадлежит, и перед Ним преклоняются все власти и силы во Вселенной.

Встреча с Богом – это еще не покаяние. Не все, встречаясь с Богом, изменяются, и поэтому у таких нет истинного покаяния. Так было с Саулом, с Адамом и с Каином. Встретились, поговорили с Богом, Он призывал их и обличал, а они развернулись, пошли и поступили по-своему.

Итак, истинное покаяние включает в себя:

**Глубокое сокрушение и смирение.** Без сокрушения не будет смирения, а без смирения не будет настоящего покаяния.

**Глубокое осознание своей вины.** Если человек кается, но не признает своей вины или оправдывается – это признак того, что он в действительности не раскаялся.

покаяния является отвращение от греха. Это отвращение от зла и оставление греха.

Как только Манассия вернулся в Иерусалим из Вавилонской тюрьмы, он ясно понял, что это мог сделать только Яхве, к Которому он обратился и перед Которым он покаялся. Следующие действия Манассии можно назвать плодами или делами, достойными покаяния.

Манассия начинает разру-

шать идольские капища. Он изменяет отношение к прежней жизни, полностью меняет религиозную систему в государстве.

«и низверг чужеземных богов и идола из дома Господня, и все капища, которые соорудил на горе дома Господня и в Иерусалиме, и выбросил их за город».

Как беспощадно он уничтожает всё, что с таким усердием строил! Ведь столько труда было вложено и столько материала расходовано, столько денег потрачено. Как правило, устраивали сады или рощи рядом с жертвенниками, и он мог сказать, что здесь нет ничего плохого – пусть дерево растет, создает тенек. Стоит ли уничтожать такой ботанический сад? Так, как Манассия, поступил Гедеон, и так поступали всякий раз, когда хотели искоренить идолопоклонство в Израиле:

«Поутру встали жители города, и вот, жертвенник Ваалов разрушен, и дерево при нём срублено» (Судей 6:28).

Все такие посвященные дерева вырубались, и всё, что связано с идолами, выбрасывали на городскую свалку «за город». Если до раскаяния Манассия любил поклоняться идолам, теперь же он ненавидел их.

Одним из главных признаков истинного покаяния является отказ человека от его прошлой греховной жизни. Главную роль здесь играет Сам Бог – это Он имеет власть прощать наши грехи и изглаживать их. Вот почему Давид обращается к Богу и просит освободить его от власти греха:

«Помилуй меня, Боже, по великой милости Твоей, и по множеству щедрот Твоих изгладь беззакония мои. Многократно омой меня от беззакония моего, и от греха моего очисти меня» (Псалом 50:3).

Только Бог может дать силу для победы над грехом, но этой силой нужно воспользоваться. Бог не уничтожал идо-

лов из садов Манассии, Он не выносил истукана из храма – всё это должен был сделать Манассия сам, своими руками.

... Один брат беседовал с молодым человеком, который имел проблемы, и он не мог определить, в чём диавол ловит этого человека. Однажды они беседовали, и он его спросил: «А какую музыку ты слушаешь»? Они сидели в машине, и молодой человек включил один диск со страшной, тяжелой, душераздирающей музыкой. И брат сказал ему: «В этом твоя проблема: ты открываешь сердце для музыки, которую люди сочиняли под воздействием наркотиков и, возможно, вдохновленные диаволом». И он посоветовал ему всё это уничтожить. Потом брат узнал, что юноша расставался со своей коллекцией очень тяжело, ведь туда было вложено столько денег и столько труда.

## «Чего добру пропадать?»

Сердце Саула не принадлежало Богу. Вместо того, чтобы уничтожить всё, что было заклято Богом, он сохранил «лучшее» (наверное, подумав: «А чего добру пропадать?»).

«И сказал Самуил: а что это за блеяние овец в ушах моих и мычание волов, которое я слышу? И сказал Саул: привели их от Амалика, так как народ пощадил лучших из овец и волов для жертвоприношения Господу Богу тво-

ему; прочее же мы истребили» (1 Царств 15:14-15).

Бог сказал οδηο.

Саул делает совершенно другое. Ему жалко расставаться с тем, что дорого ему.

...Один раз ко мне приехал молодой человек. Достал из багажника ящик пива, потом кучу дисков с музыкой, Ай-под. Всё это он сложил в кулек, и мы выбросили эти принадлежности в мусорный ящик. Думаю, что там было добра минимум на 500 дол. Он сделал это без сожаления, а потом стал на колени, покаялся и сказал: «Я больше так жить не хочу».

Оставление греха включает наше личное решение. Бог не будет вместо нас уничтожать идолов, которым мы раньше поклонялись.

К жителям Ниневии Бог послал пророка Иону. Когда они услышали, что Иона проповедует грядущее наказание от Бога для их города, то очень правильно отреагировали на его слова:

«Это слово дошло до царя Ниневии, и он встал с престола своего, и снял с себя царское облачение свое, и оделся во вретище, и сел на пепле, и повелел провозгласить и сказать в Ниневии от имени царя и вельмож его: чтобы ни люди, ни скот, ни волы, ни овцы ничего не ели, не ходили на пастбище и воды не пили (это проявление смирения и сокрушения), и чтобы покрыты были вретищем люди и скот и крепко вопияли к Богу, и чтобы каждый обратился от злого пути своего и от насилия рук своих» (Ионы 3:6-8).

Это не только покаяние на словах, но и призыв оставить все злые пути, всякое насилие и всякий обман.

«И увидел Бог дела их, что они обратились от злого пути покаялись от проповеди Иониной» (Луки 11:32).

Это не значит, что Божие прощение зависит лишь от наших дел – это Божий дар. Но если человек обращается к Богу, для него естественной реакцией является отвернуться от греха, оставить его.

«Да оставит нечестивый путь свой и беззаконник – помыслы свои, и да обратится к Господу, и Он помилует его, и к Богу нашему, ибо Он многомилостив» (Исаии 55:7).

#### Осознать и оставить

В Советском Союзе воровство было распространенной формой перераспределения государственных средств. Мне пришлось беседовать с одной женщиной, и она мне прямо заявила: «Я не могу покаяться из-



своего, и пожалел Бог о бедствии, о котором сказал, что наведет на них, и не навел».

Бог обратил внимание не только на слова, но и на их дела, которые были ярким свидетельством истинности их покаяния. Они обратились от злых путей, то есть отвернулись от своих злодеяний, оставили все свои греховные развлечения.

Христос подтвердил, что их покаяние было действительным: «Ниневитяне восстанут на суд с родом сим и осудят его, ибо они

за моей работы (она работала на молокозаводе), я вынуждена воровать каждый день. Если каяться, то нужно оставлять эту работу, а мне её оставлять не хочется». Даже неверующий человек понимает, что если каяться по-настоящему, то нужно оставлять греховный образ жизни. Но, к сожалению, это могут не понимать люди, которые ходят в церковь с детства.

«Скрывающий свои преступления не будет иметь успеха; а кто сознается и оставляет их,

тот будет помилован» (Притчи 28:13).

Недостаточно только признать преступления и раскаяться в них, но их еще и нужно оставить.

Иоанн Креститель проповедует крещение покаяния в пустыне. К нему идут самые разные люди, и некоторых волновал вопрос: а как же нам жить после покаяния?

«Пришли и мытари креститься, и сказали ему: учитель! что нам делать? Он отвечал им: ничего не требуйте более определенного вам. Спрашивали его также и воины: а нам что делать? И сказал им: никого не обижайте, не клевещите, и довольствуйтесь своим жалованьем» (Луки 3:12).

Иоанн не сказал им: «Увольняйтесь с работы», хотя в некоторых случаях и это необходимо. Но он им конкретно указал, что нужно менять им при работе. Быть мытарем означало такую профессию, что хоть сразу бросай после покаяния, но Иоанн сказал им: «Если не будете требовать более вам определенного, продолжайте работать».

Тут же пришли фарисеи и саддукеи. Они считали себя очень религиозными, и креще-

Бог призывал его к покаянию.

Люди во времена пророка Исаии

онжол

приходили в храм и

постились

каялись,

исповедова-

лись, но Бог им сказал:

ние им нужно было только для поднятия своего имиджа в глазах

стойные покаяния

Бог призывает людей показать дела, до-Ответ

«Когда вы приходите являться пред лице Мое, кто требует от вас, чтобы вы топтали дворы Мои? Не носите больше даров тщетных (бесполезных)» (Исаии 1:12-13). Но вот к чему их призывает Бог:

«Омойтесь, очиститесь; удалите злые деяния ваши от очей Moux; перестаньте делать зло» (Исаии 1:16).

В наше время человек приходит в церковь, исповедается и опять погружается в мир греха и

xaoca.

«Bom nocm, который Я избрал: разреши неправды, оковы развяжи узы ярма,

и угнетенных отпусти на свободу, и расторгни всякое ярмо» (Исаии 58:6).

Бог призывает людей показать плоды, достойные покаяния, а не прикрываться религией. Апостол Павел в своей проповеди подчеркнул, что такие дела обязательно следуют за настоящим покаянием:

«Но сперва жителям Дамаска и Иерусалима, потом всей земле Иудейской и язычникам проповедовал, чтобы они покаялись и обратились к Богу, делая дела, достойные покаяния» (Деяния 26:20).

...Во времена первых кооперативов и открытия маленьких магазинов в СССР покаялась одна женщина, которая на Новый год закупила много продукции для своего магазинчика. А в нашем народе на Новый год больше всего употребляют алкоголь. Она пришла к одной сестре из церкви и спрашивает: «Что же мне теперь делать? Я не хочу больше продавать людям водку, вино и сигареты, а деньги заплатила большие». Сестра помолилась с ней, они поговорили, и напоследок сказала ей: «Пусть Бог тебе подскажет, как поступить». На следующий день эта женщина пришла в дом нашей сестры и говорит: «Я



20

чувствую себя просто прекрасно». Сестра спрашивает её: «А что же ты сделала со своей продукцией?» Она ответила: «Я всю ночь открывала бутылки и сливала вино и водку на землю, а затем разожгла огромный костер и сожгла все сигареты».

Это напоминает нам решение Ефесян, обратившихся к Богу после проповеди Павла:

«Многие же из уверовавших приходили, исповедуя и открывая дела свои. А из занимавшихся чародейством довольно многие, собрав книги свои, сожгли перед всеми, и сложили цены их, и оказалось их на пятьдесят тысяч [драхм]» (Деяния 19:18-19).

Люди, занимавшиеся чародейством в Ефесе, в результате своего искреннего покаяния не пошли и не сдали эти очень дорогие книги по дешевке в магазины, но сожгли их, чтобы это нечестие больше не распространялось.

«Посему скажи дому Израилеву: так говорит Господь Бог:

обратитесь и отвратитесь от идолов ваших, и от всех мерзостей ваших

отвратите лице ваше» (Иезекииля 14:6).

своего и жив был. Обра-

титесь, обратитесь от

злых путей ваших...»

«Скажи им: живу Я, говорит Господь Бог: не хочу смерти грешника, но чтобы грешник обратился от пути своего и жив был. Обратитесь, обратитесь от злых путей ваших; для чего умирать вам» (Иезекииля 33:11).

## Плоды покаяния Закхея

Однажды Христос проходил через Иерихон, и на Его пути была большая смоковница. На ней сидел Закхей – начальник мытарей (сборщиков налогов):

«И вот, некто, именем Закхей, начальник мытарей и человек богатый, искал видеть Иисуса, кто Он, но не мог за народом, потому что мал был ростом, и, забежав вперед, взлез на смоковницу, чтобы увидеть Его, потому что Ему надлежало проходить мимо нее. Иисус, когда пришел на это место, взглянув, увидел его и сказал ему: Закхей! сойди скорее, ибо сегодня надобно Мне быть у тебя в доме. И он поспешно сошел и принял Его с радостью. И все, видя то, начали роптать, и говорили, что Он зашел к грешному человеку; Закхей же, став, сказал



Господу: Господи! половину имения

моего я отдам нищим, и, если кого чем обидел, воздам вчетверо. Иисус сказал ему: ныне пришло спасение дому сему, потому что и он сын Авраама, ибо Сын Человеческий пришел взыскать и спасти погибшее» (Луки 19:2-10).

Закхей был презираемый всеми, его считали грешным. Но после встречи со Христом он полностью меняется. Не упоминается его молитва покаяния, но Христос засвидетельствовал, что это был день, когда Закхей обрел спасение. Сказано, что он принял Христа «с радостью» на фоне всеобщего ропота. Никто не объяснял Закхею признаки истинного покаяния, но они

проявляются в его поступках налицо.

Он «искал видеть Иисуса», и это было не праздное любопытство. Его душа жаждала получить Божие прощение, он хотел восстановить взаимоотношения с Богом. Он залез на смоковницу, и это было актом смирения со стороны весьма богатого человека. Далее Закхей проявляет настоящие плоды покаяния: в сокрушении он признает свои неправедные поступки по отношению к другим: «Господи!

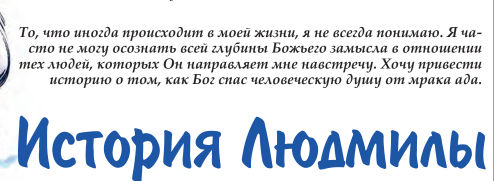
> половину имения моего я отдам нищим, и, если кого чем обидел, воздам вчетверо». Никто не требовал от Закхея, чтобы он раздавал свое имение, которое с таким трудом собирал годами; никто не требовал, чтобы он давал какие-то обещания Христу. Это было естественным проявлением его настоящего покаяния. Раньше он обманывал, поэтому решил воздать обманутым им в 4 раза больше, чем он у них взял.

Иногда очень трудно определить: является ли покаяние человека истинным? Поэтому Христос сказал о лжепророках:

«По плодам их узнаете их. Собирают ли с терновника виноград, или с репейника смоквы? Так всякое дерево доброе приносит и плоды добрые, а худое дерево приносит и плоды худые. Не может дерево доброе приносить плоды худые, ни дерево худое приносить плоды добрые» (Матфея 7:16-18).

Итак, истинное покаяние подразумевает достойные дела или плоды покаяния, и одним из них является отвращение от греха, оставление человеком его грехов.

Геннадий М.



– Я всё понял, сейчас приеду! Ждите. Скоро буду!

Положив телефонную трубку, я посмотрел на взволнованную жену. На ее лице отразились боль и переживания за меня. Я знал, что ей не хватает меня. Она так не хотела, чтобы я уезжал в больницу на ночь глядя, оставляя ее одну.

к слову сказать, я пришел домой за двадцать минут до звонка дежурного врача. И теперь должен был вернуться в больницу. Но, тем не менее, мое сердце было наполнено особым предчувствием, что сегодня произойдет чудо, очевидцем которого я стану.

Я приехал в больницу в 11 часов. Быстро переоделся. Спустился в реанимацию. На одной из коек увидел Людмилу. Бледная. Черты лица заострены, глаза наполнены страхом. Она в полном сознании, несмотря на нулевое давление.

- О, Данияр, Вы приехали ко мне! Спасибо Вам! увидев меня, сказала Людмила. Я так просила врачей, чтобы они позвонили Вам, и Вы приехали в больницу. Извините меня, пожалуйста, но мне так страшно! Скажите, я умираю?
- Я не хочу обманывать и скажу Вам честно: Ваша жизнь сейчас находится в Божьих руках, и всё зависит от Него. Я не знаю, сколько Он отмерил Вам жить, но сейчас Вы должны четко понять одно: прежде чем жизнь Ваша закончится, Вам нужно обратиться к Богу. Без прощения

грехов, без покаяния невозможно войти в Царство Небесное.

- Но в чём мои грехи?
  спросила она меня, недоумевая.
  В чём я должна каяться перед Богом? Я не совершила ни одного греха, за который Он может меня наказать...
- Вы обманывали хоть раз кого-нибудь в своей жизни? спросил я.
  - Да.
- Осуждали кого-нибудь? С кем-нибудь ссорились?
  - Да.
  - Не верили в Бога?
  - Да.
- Этого достаточно, чтобы Вы попали на Суд Божий. Покайтесь в своих грехах и примиритесь с Ним.
- Хорошо, я помолюсь, сказала она, закрывая глаза и складывая руки на груди.

тоже закрыл глаза, ожидая, что она начнет молиться Богу, раскаиваясь в грехах. Но вдруг вместо исповеди я услышал пафосную речь: «Отче наш! Сущий на небесах! Да святится имя Твое, да придет Царствие Твое и на земле, как на небе...»

Она произносила молитву торжественно и убежденно, не прилагая к ней сердца. Закончила она, три раза сказав: «Аминь!» Затем она подняла глаза и посмотрела на меня, ожидая одобрения.

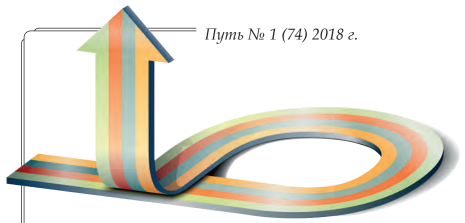
– Очень приятно, что Вы знаете молитву «Отче наш» наизусть, – сказал я. – Но Вашему сердцу сейчас нужна совершенно

В сё началось с того, что в 10 часов вечера раздался телефонный звонок в моей квартире. Звонил дежурный врач из нашей клиники:

– Данияр, ты можешь сейчас приехать в больницу?! Мы только что перевели в реанимацию больную из твоей палаты. Людмилу. Ей стало хуже...

На какое-то мгновение я застыл у телефона. Меня парализовала мысль о том, что за эту неделю уже третью больную из моей палаты переводят в реанимацию. Четверо из семи больных в моих палатах раковые. Они — самые тяжелые на сегодняшний день в нашем отделении. Вчера умерла одна из них, несмотря на нашу отчаянную борьбу за ее жизнь. Неужели сегодня умрет еще одна?

- Что случилось? Ты можешь ответить мне, почему ей стало хуже? едва сдерживая нахлынувшие эмоции, спросил я.
- Критически снизилось артериальное давление. Сейчас оно на уровне 20/0 мм.рт.ст.



другая молитва, исходящая из глубины Вашей души. Ваша молитва должна быть стоном души. Неужели Вы не осознаете, что УМИРАЕТЕ? Что попадете в ад, потому что Ваши грехи не прощены Иисусом Христом?

Она смотрела на меня широко раскрыв глаза.

- Я действительно умираю?
- Да, ответил я грустно. –
   Вы умираете, не примирившись с Богом!
- Как мне помолиться? Научите меня!
- Пусть Ваше сердце говорит с Богом! Расскажите Ему о

Вашей безнадежности и попросите наполнить Его Своим присутствием и миром остатки Вашей жизни, удалить от Вас страх смерти и власть греха...

на закрыла глаза и заплакала. Ее стонущее сердце произнесло совсем другую молитву. Она искренне просила Бога простить ей все грехи. В ее голосе чувствовалась душевная тоска и скорбь. Она смогла прочувствовать до глубины души безнадежность своего положения перед вечностью и необходимость Божьего присутствия в этот трудный для нее момент. Молитва к Богу была искренней и простой.

Волна радостных чувств наполнила меня изнутри, и я тоже помолился и поблагодарил Господа за столь чудные пути Его и за милость к Людмиле. Сегодня Его благодать спасла от неминуемой адской погибели еще одну душу.

Так устроены люди. Они надеются на себя и собственные силы до тех пор, пока еще что-то могут сделать. Но когда силы на исходе, когда земля уходит изпод ног, они начинают искать

того, кто реально мог бы им помочь.





# Приблизьтесь к Богу



### Похоть плоти

Бог приблизился к нам в лице Иисуса Христа, нам необходимо тоже сделать шаг навстречу Ему. Приближаемся мы к Богу только через покаяние и исправление содеянного зла. Грех и наша отдаленность от Него – основная причина, заставляющая Бога скрываться в тайне, а нам гадать, что Он сказал. Очень часто мы узнаём волю Бога после принятия неправильного решения – задним числом.

Грех воздвигает массивную стену между человеком и Богом. Чем меньше в нас греховного, злого, тем ближе мы к Богу и отчетливей слышим Его голос. Поэтому Библия говорит: «Приблизьтесь к Богу, и Он приблизится к вам».

«Мы видим как бы сквозь тусклое стекло, гадательно...» (1 Коринфянам 13:12), – говорил апостол Павел, поэтому и столько ошибок, грехов и непоправимых трагедий. Человек вдали от Бога блуждает во тьме. Поэтому и звучит напоминание «приблизиться», чтобы Бог, Свет истинный, осветил наш путь и дал нам ясность, что делать.

Ослепление грехом происходит в трех основных сферах человеческого естества. Это похоть плоти, похоть очей и гордыня (1 Иоанна 2:16). Царь Давид впал в прелюбодеяние и, ожесточившись грехом, потерял способность слышать и

воспринимать Божье Слово. Он даже не понял притчи пророка Нафана, обличающей его в грехе. Библия повествует о покаянии Давида и Божьем прощении, но как много еще людей, живущих только ради удовлетворения «похоти плоти».

#### Похоть очей

Вторая сфера обольщения – это «похоть очей», то есть желание любым способом иметь больше, разбогатеть за счет других. Человек, которого влечет «похоть очей», теряет сострадание к бедному, утрачивает высокие нравственные принципы. Так Ахан, один из солдат древней израильской армии,



участвовавший в осаде Иерихона, нарушил прямое повеление Бога и взял в разрушенном городе слиток золота, красивую одежду и деньги. Библия повествует, что этот поступок привел к гибели тридцати шести солдат.

Грех ослепляет, а желание быстро разбогатеть делает черствым. Такому человеку ничего не стоит причинить боль другим и принести страдания даже своим родным. Ахан был приговорен к смертной казни и стал причиной гибели всей своей семьи.

## Гордыня

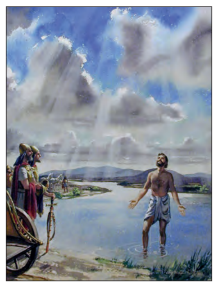
Гордыня – третья сфера обольщения. Любой человек может впасть в состояние неприступной гордыни. Такой человек считает себя выше и лучше других, чаще всего не видит своих грехов, не способен на раскаяние и признание собственных ошибок. Гордость противоречит всеобъемлющей любви Бога, потому что любовь ищет не собственной пользы, но пользы другого.

Библия повествует об одном из сирийских военачальников по имени Нееман, который был знатным и почитаемым человеком, но болел неизлечимой проказой. От пленной девочки-израильтянки он услышал, что есть пророк в Самарии по имени Елисей, молитва которого может исцелить его от тяжкого недуга. Он отправился в путь на пышной колеснице с драгоценными подарками.

И выслал к нему Елисей слугу, чтобы сказать: «Пойди, омойся 7 раз в Иордане, и обновится тело твое у тебя, и будешь чист».

Взыграла гордыня у Неемана, и он сказал: «Я думал, что он выйдет, станет и призовет имя Господа, Бога своего, и возложит руку свою на то место, и снимет проказу; разве Авана и Фарфар – реки Дамасские, не лучше всех вод Израильских? Разве я не мог бы омыться в них и очиститься? И оборотился и удалился в гневе» (4 Царств 5:9-12).

Только благодаря слугам военачальника, упросившим его смириться с кажущимся унижением, Нееман получил обещанное исцеление. До желанного счастья может быть совсем недалеко, но надменность человека возводит препятствия на пути к правильному решению. Горделивому трудно смириться и подчи-



ниться Богу, а это ведет к повтору одних и тех же ошибок.

#### Молитвенная связь

С Богом можно вступить в контакт посредством молитвы и чтения Библии. Люди нередко задаются вопросами: как узнать, есть ли Бог, любит ли Он меня, знает ли Он, что мне делать, как поступить? Если вы обратитесь к Нему с этими вопросами в молитве, Он непременно ответит либо видимым знаком, либо мыслью в сердце. Зайдите в комнату, закрыв по совету Иисуса Христа за собою дверь, и помолитесь Богу, задав волнующий вас вопрос. Сделайте небольшую паузу,

чтобы прислушаться к мыслям, исходящим от самого Творца.

Бог хотя и в «тайне», но отвечает «явно», если человек искренне обращается за помощью. Он идет навстречу всем, кто в Нем нуждается. В молитве Бог очищает нас от всякой скверны духа и плоти, приносит радость и мир в наши души. Бог не молчит, нам только необходимо научиться слышать и слушаться Его.

## Общение через Библию

Бог приглашает к общению с Собою и отвечает посредством Слова Своего. Изучая Библию, мы узнаем открытую нам волю Бога, как, например, желание Бога спасти весь мир от последствий грехов. Он хочет простить и помиловать кающегося человека.

Воля Бога — в исполнении Его заповедей; «воля Бога есть освящение ваше», — говорит Писание. Бог хочет не смерти грешника, но его покаяния и исправления. Познакомившись с голосом Божиим на страницах Библии, нам будет легче узнать Его голос в повседневной жизни. Святое Писание — суть дух и жизнь, вот почему, читая их, мы получаем в сердце подтверждение от Духа Божьего, что прочитанное является откровением истины — Словом Самого Бога.

На наши личные нужды и вопросы Бог тоже отвечает через Библию. В ней описаны жизненные ситуации многих людей, живших на протяжении более 1500 лет, даны наставления для личной, семейной и общественной жизни. Если мы научимся из прочитанного извлекать уроки для собственной жизни, то научимся общаться с Богом, гово-

рящим с нами через Свое откровение.

Вилли Дик



## ? Bonpoc - Otbet [

# Добрый и нравственный?

– Спасется ли человек добрый и нравственный, который всю жизнь поступал по совести, но... неверующий?

закона соблюсти не смог.

Я не могу делать никаких утверждений относительно Вас, но Писание говорит о грехе как о всеобщей

проблеме. Все люди грешники – будь то христиане или язычники, проститутки или священники, жулики или раввины. Конечно, между разными грехами есть различия, но общее у них то, что никто из нас не является наследником благословения по закону.

Поэтому все люди нуждаются в спасении. Бог дает это спасение в Иисусе – Единственном, Кто действительно является наследником благословения по Закону – благословения, которое Он может разделить с теми, кто

принадлежит Ему. Иисус Тот, Кто берет на Себя осуждение за наши грехи и несет это осуждение на голгофском кресте.

«Но Он изъязвлен был за грехи наши и мучим за беззакония наши; наказание мира нашего [было] на Нем, и ранами Его мы исцелились. Все мы блуждали, как овцы, совратились каждый на свою дорогу: и Господь возложил на Него грехи всех нас» (Исаии 53:5-6).

Поэтому если бы кто-то из нас сохранил закон Божий и ни в чём его не преступил, то вошел бы в Царство Божие. Однако Писание указывает, что таких нет. Мне совесть указывает, что я уж точно не такой человек. Если Вы, подобно мне, согрешили, то тоже нуждаетесь в спасении, которое Бог дарует всем в Иисусе Христе.

– Если бы этот гипотетический человек поступал всю жизнь по совести, то несомненно бы спасся. Бог обещал Свое благословение и вечную жизнь тем, кто исполняет Его закон.

Но вот тут возникает проблема – я-то точно не такой человек, и моя жизнь определенно не такова. Про Вашу жизнь мне сказать нечего, но Писание говорит, что нет человека, который не грешил бы (3 Царств 8:46; 2 Паралипоменон 6:36; Екклесиаста 7:20; Иеремии 17:9 и т.д.). Я

# Благость и выбор

– Христос отправит всех, кто не поверил в Него, в ад, на вечную муку. Как после этого можно называть Его благим?

– Людей отправляет в ад не Христос, а их собственный грех. Слово «грех» в греческом языке, на котором первоначально написан Новый Завет, означает «промах». Грех приводит человека совсем не туда, куда Бог желает его отправить. Бог не предназначал людей для ада, и Его путь – к вечной радости.

Однако мы обладаем свободным выбором и сами решаем,

хотим мы следовать этим путем или нет. И ложный выбор – грех – уводит нас с это-

го пути. Благая Весть означает, что как бы глубоко мы ни заблудились, что бы мы ни наделали, Бог во Христе может и желает нас спасти от наших гибельных путей и их последствий, если мы обратимся к Нему с покаянием и верой.



Наркоман имеет возможность обратиться за помощью и спастись. Если он откажется принять помощь, то погибнет. Но врач, который предлагает ему помощь, не посылает его на смерть – наркоман обрекает сам себя. Врач же стремится спасти.

## Bonpoc - Otbet

## CHMBUNH3M KPECTA

– Почему у христианства такой жестокий символ – распятие?

– Распятие действительно было одной из самых страшных казней, когда-либо придуманных людьми. В античном мире крест был знаком ужаса и отчаяния. То, что символом нашей веры является именно крест, указывает на несколько важных моментов.

Во-первых, Бог настолько любит нас, что нисходит в наш мир, полный зла и боли, становится человеком и разделяет с нами страдание. Христос страдает с теми, кому плохо, кто испытывает невыносимую душевную

ИЛИ физическую боль.

Во-вторых, Бог настолько любит нас, что готов заплатить любую цену за наше спасение даже такую цену, как воплощение в человеческое тело и смерть на кресте.

В-третьих, крест показывает серьезность греха - нас нельзя было спасти от его последствий иначе, чем такой ценой.

В-четвертых, Бог превращает символ ужаса и смерти в символ спасения, чтобы показать, что смерть побеждена жертвой и Воскресением Христа. Даже в самых страшных и тяжелых

обстоятельствах мы призваны

сохранять твердую надежду на

Сергей Худиев





## REPERMED! NTACHNETS:

«Не должен находиться у тебя... ворожея, чародей, обаятель, вызывающий духов, волшебник и вопрошающий мертвых; ибо мерзок пред Господом всякий, делающий *это*» (Второзаконие 18:10-12).

Однажды христианин хотел объяснить молодой девушке, что Иисус Христос может всё изменить. Та в ответ резко сказала, что не верит этому, так как рождена под знаком Весы, что и определяет ее характер.

Многие люди, как и эта девушка, верят, что их поведение, характер и судьба предопределены знаками зодиака, т.е. якобы вся жизнь зависит от месяца, дня и часа рождения. Что можно сказать обо всём этом?

Во-первых, астрология относится к сфере оккультизма и запрещена Словом Бога. Во-вторых, ее предсказания противоречивы - близнецы, рожденные под одним знаком, часто

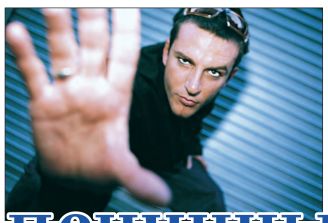
отличаются по характеру и судьбе (к примеру, Иаков и Исав). И, наконец, если бы человек действительно так сильно зависел от влияния звезд, то был бы пассивным творением, не имеющим власти принимать свои решения, и слепо следовал бы к своей конечной участи.

Астрология несовместима христианской верой. Нам следует иметь дело с живым Богом и с живым Христом. Тот, кто склонен верить гороскопам, должен решить для себя: жить ли в зависимости от предсказаний судьбы, или же вместе с Богом, наслаждаясь силой и благословениями, которые Он дает.

Однажды две наших девушки принялись ухаживать за одной бабушкой-пенсионеркой союзного значения. Она была когда-то соратницей Ленина. Старушка долго не могла понять, почему они делают всё безвозмездно, и почему верят в Бога. В конце концов, она приняла Божью веру и мирно отошла в святое небо.

Анастасия Ивановна Попова однажды пришла к православному священнику в слезах дочери начали ходить в баптистскую церковь. Почему-то мудрого священника это не смутило: «Не плачь, эта вера истинная!» – «А сама я могу туда ходить?» - «Иди, ятебя благословляю!»

B. C.



Неверие не появляется на пустом месте. Тысячи людей стараются со своих плеч сбросить груз вины. Они говорят о своей неспособности измениться, самодовольно заявляя, что такой, мол, у них характер, и ничего с ним не поделаешь! Они знают, что живут не так, как надо, но оправдывают себя тем, что не способны измениться. Однако перед лицом Господа это не является оправданием. Необращенные остаются таковыми только потому, что не хотят становиться другими.

# причины неверия

И вера в Бога, и неверие являются, в какой-то мере, результатом услышанной и воспринятой человеком информации. Спасающая вера приходит от Бога через принятие услышанного Божьего Слова: «...вера от слышания ... слова Божия» (Римлянам 10:17). Если же человек питает свой разум мирской, атеистической информацией, – как правило, результатом будет неверие.

Интересную беседу Иисуса Христа о вере и неверии записал евангелист Иоанн:

«Исследуйте Писания, ибо вы думаете чрез них иметь жизнь вечную; а они свидетельствуют о Мне. Но вы не хотите прийти ко Мне, чтобы иметь жизнь. Не принимаю славы от человеков, но знаю вас: вы не имеете в себе любви к Богу. Я пришел во имя Отца Моего, и не принимаете Меня; а если иной придет во имя свое, его примете. Как вы можете веровать, когда друг от друга принимаете славу, а славы, которая от Единого Бога, не ищете? Не думайте, что Я буду обвинять вас пред Отцем: есть на вас обвинитель Моисей, на которого вы уповаете. Ибо если бы вы верили Моисею, то поверили бы и Мне, потому что он писал о Мне. Если же его Писаниям не верите, как поверите Моим словам?» (Иоанна 5:39-47).

В этом отрывке мы видим 4 ключевых момента неверия:

- 1. Нет желания принять Христа.
- 2. Нет истинной любви к Богу.
- 3. Нет стремления угодить Богу.

4. Нет подлинной веры в Писание.

### 1. Нет желания принять Христа

«Вы изучаете Писания, ибо считаете, что через них обретёте вечную жизнь, но эти же самые Писания свидетельствуют обо Мне! И всё же, вы не хотите прийти ко Мне, чтобы обрести вечную жизнь» (ст. 39-40, перевод БВ).

Иисус Христос доказывает иудеям на основании многих свидетельств, что Он является истинным Мессией. Господь Иисус обращается к Писаниям, которые они читали и изучали. Но читая тексты пророчеств Ветхого Завета, которые открывают Иисуса как Мессию, реакция иудеев была: «мы всё равно не признаем Тебя Мессией».

Богослов 19 века Джон Райл писал: «В последний день обнаружится, что многие не попали на небеса только потому, что не хотели принять Христа. Причина не во множестве грехов, ибо они могут быть прощены. Причина не в Божьем предопределении, так как Бог никого не сотворил на погибель. Дело даже не в ограниченных возможностях искупительной жертвы Христа – Иисус заплатил цену, достаточную для выкупа всего человечества. Причина совсем в другом - во врожденном нежелании прийти ко Христу, покаяться и уверовать. По причине гордости, лени, любви ко греху и миру многие не

имеют ни желания, ни стремления, ни намерения найти жизнь во Христе. В этом и кроется настоящая причина гибели многих душ».

Итак, первая причина, которая приводит человека к неверию – нежелание признать себя грешником, а Иисуса Христа – Спасителем!

## 2. Нет истинной любви к Богу

«Не принимаю славы от человеков, но знаю вас: вы не имеете в себе любви к Богу. Я пришел во имя Отца Моего, и не принимаете Меня; а если иной придет во имя свое, его примете» (Иоанна 5:41-43).

Если бы у современников Христа была истинная любовь к Богу, они были бы рады принять и Его Сына! Иисуса не интересует популярность. Его не интересуют толпы следующих за Ним людей. Его, как и Бога Отца, интересуют «истинные поклонники, поклоняющиеся Богу в духе и истине».

Иисус есть Бог. Он знал истинное состояние их сердец. Он видел их сердца как под рентгеном. Поэтому, когда Бог призывает Свой народ любить Его, написано так:

«и люби Господа, Бога твоего, всем сердцем твоим, и всею душею твоею и всеми силами твоими» (Второзаконие 6:5).

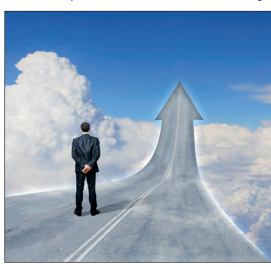
Что значит «любить Господа всем сердцем... всей душею... всеми силами...»?

«Сердце» – это сущность человеческой личности. В нём коренятся глубинные мотивы наших поступков, это место, где принимаются решения.

«**Душа**» – как орган чувств, эмоций, желаний, переживаний и т.а.

«Силы» включают имущество, власть, материальные составляющие жизнедеятельности человека.

Вернемся к тексту книги Второзаконие. В нём речь идет о любви к Богу, включая всё, что есть в человеке и у человека, как личнос-



ти – всё должно любить Бога и принадлежать Eму!

Иисус называет религиозных фарисеев лицемерами: «приближаются ко Мне люди сии устами своими, и чтут Меня языком, сердце же их далеко отстоит от Меня» (Матфея 15:8).

Вторая причина, которая приводит человека к неверию, – это отсутствие истинной любви к Богу!

## 3. Нет стремления угодить Богу

«Как вы можете веровать, когда друг от друга принимаете славу, а славы, которая от Единого Бога, не ищете?» (Иоанна 5:44).

Еще одна проблема неверия заключается в том, что главная забота этих людей заключалась не в том, чтобы угодить Богу, а в том, чтобы получить одобрение от себе подобных. Послушайте: если человек любит больше славу

человеческую, чем славу Божию, то он никогда не сможет обрести истинную спасительную веру!

Саул и Давид – два известных израильских царя. Саул был человеком, которого Бог отверг за совершённый грех. Давид же был человеком, которого, даже после совершённых тяжких преступлений, Бог, простив, называет Своим другом. В чём различие?

Для Саула важным было мнение людей:

«И сказал Саул: я согрешил, но почти меня ныне пред старейшинами народа моего и пред Израилем и

воротись со мною, и я поклонюсь Господу Богу твоему» (1 Царств 15:30).

Для Давида решающим было мнение Госпола:

«И сказал Давид Нафану: согрешил я пред Господом. И сказал Нафан Давиду: и Господь снял с тебя грех твой; ты не умрешь» (2 Царств 12:13).

Третья причина, которая приводит человека к неверию – это отсутствие стремления

угождать Богу!

## 4. Нет подлинной веры в Писание

«Не думайте, что Я буду обвинять вас пред Отцем: есть на вас обвинитель Моисей, на которого вы уповаете. Ибо если бы вы верили Моисею, то поверили бы и Мне, потому что он писал о Мне. Если же его писаниям не верите, как поверите Моим словам?» (Иоанна 5:45-47).

Четвертая причина неверия, которая исходит из прочитанного текста — это неверие Писаниям. В прочитанном тексте Христос приводит прямую параллель. Он буквально говорит: «Если вы не верите Мне, значит вы не верите и Моисею». Ведь всё Писание несет в себе целостный план Божьего спасения, и Моисей писал именно об Иисусе Христе:

«... пророка из среды тебя, из братьев твоих, как меня, воздвигнет

тебе Господь Бог твой, – Его слушайте» (Второзаконие 18:15).

С глубокой древности и по настоящее время мир прилагает огромные усилия, чтобы подорвать у людей веру в истинность Библии. Подорванная вера в то, что Библия – это непогрешимое Божье Слово, приведет к неверию.

Ап. Павел пишет о Священном Писании:

«Всё Писание богодухновенно и полезно для научения, для обличения, для исправления, для наставления в праведности, да будет совершен Божий человек, ко всякому доброму делу приготовлен» (2 Тимофею 3:16-17).

Четвертая причина, которая приводит человека к неверию, – это отсутствие веры в Священные Писания! Если вы не верите, что Библия – это Божье Слово, которое Он желал сказать Своему народу на каждом этапе истории спасения, и то, что сегодня она содержит в себе всё, что человеку необходимо знать для спасения и для послушания Ему – у вас нет возможности спастись! Для спасения необходима вера, которая приходит от Слова Божьего.

Итак, в основе неверия лежат 4 фактора:

- 1. Отсутствие желания принять Христа.
- 2. Отсутствие истинной любви к Богу.
- 3. Отсутствие стремления угождать Богу.
- 4. Отсутствие подлинной веры в Писание.

Моя молитва к Богу – чтобы Он сохранил и приумножил веру в верующих. Что же касается неверующих, вместе с автором послания к Евреям скажу:

«когда услышите глас Его, не

ожесточите сердец ваших» (Евреям 3:15).

> Осельский Иван Сакраменто, Калифорния





# "Время уже коротко... ибо проходит образ мира сего"

(1 Коринфянам 7:29-31)

**Предлагаем Вам посетить** встречи поклонения Богу:

