

## Не греши больше

"...пришел Иисус в Иерусалим.

Есть же в Иерусалиме у Овечьих ворот купальня, называемая по-еврейски Вифезда, при которой было пять крытых ходов.

В них лежало великое множество больных, слепых, хромых, иссохших, ожидающих движения воды,

ибо Ангел Господень по временам сходил в купальню и возмущал воду, и кто первый входил в нее по возмущении воды, тот выздоравливал, какою бы ни был одержим болезнью.

Тут был человек, находившийся в болезни тридцать восемь лет.

Иисус, увидев его лежащего и узнав, что он лежит уже долгое время, говорит ему: хочешь ли быть здоров?

Больной отвечал Ему: так, Господи; но не имею человека, который опустил бы меня в купальню, когда возмутится вода; когда же я прихожу, другой уже сходит прежде меня.

Иисус говорит ему: встань, возьми постель твою и ходи.

И он тотчас выздоровел, и взял постель свою и пошел. Было же это в день субботний.

Посему Иудеи говорили исцеленному: сегодня суббота; не должно тебе брать постели.

Он отвечал им: Кто меня исцелил, Тот мне сказал: возьми постель твою и ходи.

Его спросили: кто Тот Человек, Который сказал тебе: возьми постель твою и ходи?

Исцеленный же не знал, кто Он, ибо Иисус скрылся в народе, бывшем на том месте.

Потом Иисус встретил его в храме и сказал ему: вот, ты выздоровел; не греши больше, чтобы не случилось с тобою чего хуже".

Иоанна 5 гл.

## Читайте в номере:

Образованный и всё-таки слепой ......2



Не обманывайтесь ......2

Заснув у човні ......3



За чи проти .....

**Обман** /С. Грунтковський/ ......4-6



Оккультизм .....

**Полет с одним крылом** /Н. Алганова/ ......**8-11** 



Поэзия ......11

**Ученые верят в Бога** /В. Волков/.....12-



**Детская страничка "Велосипед"** /Е. Таранов/ ......16-17

Bonpoc-ombem "Возможны ли чудеса?" ......18



Чудо Восн

Чудо Воскресения .....19-21



**Кризи не буде!** /В. Кузьмич/ .....22-23

"Hе для мене" ......23



Возрожденное сердце в тюремной робе /Л. Бондарчук/ ......24-25

**Вымолила** /H. Глушич/ **......26** 



Вернись домой! /М. Черенков/ 27-28

## Альманах "Путь"

Сентябрь №5 (28) 2009 г.

Редактор Анатолий СТАБОРН

Корректура: Андрей и Людмила ЛАВРЕНТЮК, Антонина МЕЛЬНИК

Дизайн и верстка: Андрей и Людмила ЛАВРЕНТЮК

> Редколлегия: Дарья МАРЦИН Дмитрий ВОЛОШЕНЮК

Журнал зарегистрирован в Государственном комитете телевидения и радиовещания Украины. Свидетельство о регистрации КВ №10673 от 28.11.2005 г.

© Все права сохранены за Богом

Используйте, копируйте и распространяйте любые материалы этого издания для исполнения повеления Христа: "Идите по всему миру и проповедуйте Евангелие. Кто будет веровать и креститься, спасен будет; а кто не будет веровать, осужден будет" (Евангелие от Марка 16:15-16).

Адрес для писем:
Волошенюк Д. Т.
Пер. Канатный, 15,
пос. Осипенко,
г. Максевка-34,
Донецкая обл.,
86134, Украина.
E-mail: way\_2009@mail.ru

Издание благотворительное

Free – not to be sold



Алексис Каррель (1873-1944) – известный хирург и физиолог, который был первым, кто провел операции на открытом сердце. Он высказал следующие мысли: "Можно сказать, что наш сегодняшний мир загнан в тупик. Интеллигенция освободила себя от всякого духовного познания и

# ОБРАЗОВАННЫЙ И ВСЁ-ТАКИ СЛЕПОЙ

"Господь знает умствования мудрецов, что они суетны" (1 Коринфянам 3:20).

превратилась в истинное чудовище. Но знание о настоящей сути человека не успевало за продвижением вперед естественных наук. Человек знает законы механики, физики и химии, но не знает самого себя. Он создал "рай", чисто геометрический, технический мир, который в основе своей не подходит ему".

Эти мысли сейчас актуальнее, чем когда-либо. Человек, который полагает, что сумеет обойтись без Бога, открывает в себе бесконечную пустоту, которую ничем нельзя заполнить. Он хотел бы освободиться, но попадает в новые формы рабства. Техника, деньги, комфорт и удовольствия приковывают людей

сегодня сильнее, чем крепостное право прошлых столетий.

Разве не рисует нам глава 15 Евангелия от Луки в притче о блудном сыне картину "освобожденного человека" нашего времени? Лишь когда он стоял перед обломками своей мнимой свободы, то "пришел в себя", пришел к признанию своего действительного состояния. И тогда он вспомнил о своем отце и пришел к нему. Так же, как отец в этой истории ждет своего сына, Бог ждет сегодня раскаявшегося грешника. Кто признает свою личную вину и примет принесенную за это жертву Господа Иисуса Христа, тот обретет через веру мир с Богом.

# WHE OFMAHIBANTECЬ...

"Не обманывайтесь: Бог поругаем не бывает. Что посеет человек, то и пожнет" (Галатам 6:7).

В августе 1969-го циклон (опасный вихревой шторм) прошел по американскому штату Флорида. Метеорологическая служба, заранее рассчитав его направление и скорость, население. предостерегла Несмотря на это, группа молодых людей проигнорировала опасность и организовала праздник в честь циклона. Когда вечеринка достигла своего апогея и перешла в шумное веселье, начался шторм. Весь дом был полностью разрушен. Под обломками, среди остатков празднества, нашли 23 трупа.

По-видимому, высокомерие людей, особенно молодого поколения, принимает сегодня всё более дерзкие формы. Заключают пари между собой, чтобы бросить вызов не только смерти, но и самому Богу.

Желание быть записанными в книгу рекордов Гиннеса приводит многих к самому большому безрассудству, которое, как в описанном случае, часто равносильно вызову Богу.

И всё же, чего стоит человеческая слава? Самое позднее, после своей смерти человек должен будет ответить на вопрос: "Кому же достанется то, что ты заготовил?" (Луки 12:20). Ему нечего предъявить, что нашло бы признание у Бога. Это будет страшным пробуждением для всех, кто на земле грелся в лучах своего мнимого величия, но пропустил самое важное – примирение с праведным, святым Богом, через Иисуса Христа. Они посеяли гордость и высокомерие и пожнут за это вечную погибель.



# SACHAR A AARHI

Була така пригода на Ніагарському Водоспаді. Працював там один молодий хлопець за провідника туристів. Одного разу він не мав чого робить і, прив'язавши свого човна до берегу, ліг у нім трохи спочити. Вітерець почав погойдувати човна, і хлопець міцно заснув. Він був певний, що він прив'язав човна добре, але сталося інакше. Хвилі далі хитали його, прив'язь почала поволі слабнути і врешті розв'язалася цілком, а ріка хутко понесла човна та сонного хлопця в напрямі водоспаду. Хтось із людей на березі зауважив те, звернув увагу інших, почався крик - всі намагались збудити хлопця, бо бачили страшенну небезпеку для нього, але він і далі спав тяжким сном та нісся далі й далі назустріч смерті.

Аж ось, несподівано човен зачепився на хвилинку за підводний камінь й, здавалося, затримався. Люди на березі ще голосніше почали кричати, та марно, — він спав, а човен знову зірвався й хутко хвилі понесли його до бурхливого виру, де немов би гриміли громи самого Ніагарського Водоспаду. Якраз тоді хлопець прокинувся, підвів свою голову й... загинув у жахливому водовирові...

Що за трагедія! Заснув у човні, що плив у водоспад! Страшно навіть подумати! Однак, скільки на цьому світі людей, що в духовнім житті пливуть хутко у човнах гріха, приспані розкошами земних насолод, або надіями на своє гарне життя, на самоправедність свою, — поспішають у вічність непокаянні, без



спокою в серці, без миру з Богом. Поснули у човнах життя!

"У них бо бог віку цього (сатана) осліпив розум невіруючих, щоб для них не засяяло світло Євангелії слави Христа, Котрий є образ Божий" (2 Коринтян 4:4).

"Прокинься, сплячий!" (Ефесян 5:14). "Віруй у Господа Ісуса Христа, то й спасешся!" (Дії Апостолів 16:31).

# 3A YH

 Та я ж сказав вам, що я не вкрав... Я купив! – Упирався старий.

Келий розповідав свою справу знову й знову. Суддя сердився й просив його замовкнуть. Виявилося, що Келий був заарештований і обвинувачений за крадіж кишенькового годинника. Не було жодного сумніву, що годинник був украдений і знайдений в його кишені. За думкою поліції його треба судити за крадіж.

Саме тоді, як суддя був готовий винести вирок, встав я з заявою, що хочу бути свідком.

- Що Ви хотіли б сказати? запитав суддя.
- Я бажав би скласти свідчення у цій справі, відповів я.

Коли старий Келий почув це, почав він галасувати й з гнівом повернувся до судії:

– Не слухайте його, пане суддя, він хоче наговорити багато неправди на мене!

Було зайвим вговорювати мені Келия, щоб він мовчав і слухав. Він подумав, що якщо я старший офіцер поліції, то буду говорить проти нього. Врешті суддя примусив старого замовкнуть і сказав мені, щоб я говорив.

# IIPOTH

- Кілька тижнів тому, почав я, довелось мені супроводити двох арештантів потягом до в'язниці. Я сидів тихо і міг чути їхню бесіду. Один з них сказав:
- Ну, я гарний жарт зробив старому Келию...
  - А то як? Запитав другий.
- Я продав йому годинника за 30 \$, який я сам вкрав.

Бачили б ви, яка дивна переміна сталася на лицях присутніх, а сам Келий, здавалось, готовий був зацілувати мене... Звісно, його оправдили, хоч і були натяки на провину його. Моє невелике свідчення все перевернуло в його серйозній справі. Але зауважте, що він не знав про мій добрий намір до нього.

Точнісінько отак деякі люди відносяться до Бога. Вони не бажають слухати Його, помилково думають, що Він проти них, тоді як Він – за них...

"Бо не післав Бог Сина Свого у світ, щоб

осудити світ, але, щоб світ спасся через Нього" (Івана 3:17). Келий не був винний у крадіжці, але Боже серце переповнене ласкою і до винуватого, щоб дати йому свободу. Це більше, ніж будьякий суд може зробити для людини без шкоди для своєї репутації. Але Бог може бути справедливим і Спасителем в той самий час, Він може справдити беззаконного.

Як Бог може звільнити людину, яку Сам знайшов винною? Єдина відповідь на те — способом заміни винного неповинним, дорогою страждання за винних НЕПОВИННОГО ІСУСА ХРИСТА! На хресті явилась ота велика любов Божа, де Він віддав Сина Свого, єдиного здібного понести гріхи світу, бо Сам Він був без гріха і помер за гріхи грішників. За злочинців помер Він, щоб дати їм свободу та життя вічне.





Скажіть, будь ласка: Вас хоча б раз в житті обманювали? А Ви самі когось обманювали? Думаю, що Ви були відвертими та щирими, насамперед, перед собою. Переконаний, що ця тема дуже актуальна для нас.

На жаль, і я належу до числа людей, яких обманювали, і признаюсь, в своєму житті сам не раз колись говорив неправду.

В дитинстві зі мною відбувся один смішний випадок, коли я став жертвою брехні. Було мені тоді 7 чи 8 років. Надворі хазяйнувала зима. Одного разу старші хлопці, розмовляючи поміж собою, сказали, що на морозі торкнутися язиком до санчат - це дуже добре і чудово. Я уважно слухав розмову і вирішив спробувати цього "чудового". Ввечері, повертаючись додому, торкнувся язиком, правда, не до санчат, а до металевого стовпа. Та замість того, щоб торкнутися лише кінчиком язика, я притулився всією поверхнею. Того вечора, як то кажуть, "мороз аж потріскував". Пройшло декілька секунд. Я завмер, чекаючи, коли настане те "чудово". Але ніщо не настало. Що ж, потрібно йти додому. Але мені не вдалося це зробити, тому що не зміг відірвати свого язика...

Я злякався. Що було робити в цьому становищі? Тільки кричати що є сили. На крик вибігла моя мама, ввімкнула світло і побачила дивну, не зрозумілу картину: що її син в такій кумедній позі робить біля стовпа та ще й кричить?

Коли мама підійшла і побачила, в чому справа, вона схопила мого язика і відірвала від того стовпа. Мій язик не залишився там. Цей кумедний випадок, коли

я став жертвою обману, закінчився невеликими подряпинками.

Але не завжди так комічно закінчується обман.

Звідки ж взявся обман?

Якби я був атеїстом, то вирішив би, що обман виник в процесі еволюції. В науковому світі існує такий термін, як мімікрія. Чи знаєте, що він означає? Спосіб маскування — тобто, коли різні тварини чи комахи, чи птахи мають відповідне забарвлення, яке дозволяє їм приховувати себе чи то в кроні дерев, чи в траві, чи в воді. Таким чином вони стараються ввести в оману хижаків. Тих, хто може полювати на них. І якщо хочете, це певний спосіб обманювати, вводити в оману.

Якщо насправді обман був одним із рушіїв еволюції, тоді скажіть, будь ласка, шановні атеїсти: чому на сьогоднішній день більшість людей вважає, що обман – це недобре, це зле, за обман варто навіть судити деколи? Адже нікому не хочеться, щоб йому брехали. Хоча хтось може сказати, що обман – це спосіб вижити, здатність триматися на поверхні.

Я не атеїст і відкидаю ідею, що обман виник в процесі еволюції на якомусь етапі розвитку людства. Я переконаний, що Біблія — правдива книга, яка дуже гарно і переконливо розповідає нам, хто ми, звідки і куди йдемо. І Біблія говорить, що батьком всякої брехні, всякої неправди є диявол, сатана. З часу гріхопадіння першого чоловіка Адама обманювати почали й люди.

Чому ми кажемо неправду? Інколи для того, щоб уникнути справедливого покарання за якийсь неправильний вчинок.

Інколи, щоб було добре комусь, або навпаки — було недобре комусь. Інколи просто так, за звичку. Інколи для власної користі.

Ти купуєш цукор на базарі і запитуєш: "Який він у вас — гарненький, сухенький?" Тобі відповідають: "А як же, самий кращий! У нас в пакетиках рівно кілограмчик". А коли ти купуєш цей пакетик, приносиш додому, і так, про всяк випадок, переважуєш його, — дізнаєшся, що як мінімум 100 грамів там не вистачає і не такий вже він сухий...

Обман проникнув майже у всі сфери життя. Він присутній в рекламі, в газетах, на телебаченні, в політиці, в судових залах. Обман є навіть у церкві. Це дуже прикро, але правда. Здається, що обман пронизав суспільство наскрізь.

Обман лякає людей. Лякав колись і лякає сьогодні. Можливо, саме по цій причині науковці довго працювали для того, щоб створити детектор брехні. Здавалося б, що ця чудернацька машина покладе край усякій брехні. Але чи сталося це?

Я вам розповім принцип роботи детектора брехні. Це досить складний прилад. Підключається величезна кількість датчиків, які визначають: кількість ударів серця (тобто ваш пульс), кількість ваших дихань, тонус м'язів, шкірогальванічну реакцію, активність мозку... Спочатку людині задають самі звичайнісінькі питання. на які вона може відповідати або "так", або "ні". Інших варіантів відповіді не існує. Ви зрозуміли: прості запитання, відповіді на які не приводять до жодних сумнівів. Ці запитання ставлять для того, щоб визначити нормальну реакцію організму людини, коли вона каже правду.

Але пізніше, з тими простими запитаннями, ставлять ще і такі, відповідь на які є дуже важлива. І в залежності від того, як реагує організм людини, коли вона каже "так", встановлюють: сказала вона правду чи, даруйте, збрехала.

Дуже шкода, але детектор брехні все ж не дуже надійний прилад. Мені відома історія, як до одного супермаркету підшуковували нових продавців. Був великий конкурс, адже це досить відомий магазин, фірма, гарна заробітна платня. Бажаючих працювати продавцем у цьому супермаркеті було багато. Хотіли вибрати найкращих, найбільш достойних і чесних. Всі претенденти проходили тест на детекторі брехні на чесність.

Одній із претенденток задали питання: "Скажіть, будь ласка, чи правильно Ви порахуєте вартість продуктів своїй мамі, якщо вона прийде робити покупку саме у цьому магазині?" Відповідь пролунала: "Так". Іншими словами, ця претендентка сказала, що не дивилася б на те, родичі купують у цьому супермаркеті, чи ні, адже є чесною людиною і завжди чесно рахуватиме. Але детектор брехні показав, що в організмі сталися певні зміни під час відповіді "так". Іншими словами, висновок був простий: ця претендентка збрехала. Звичайно, її не прийняли до цього супермаркету. Але пізніше дізналися ось про що: зовсім недавно ця жінка перенесла важку втрату - її мама померла. І коли на тесті задали їй питання про маму, воно викликало певні почуття в серці цієї жінки. Воно стривожило її. І не дивно, що організм саме так зреагував. Жінка сказала правду, вона була чесною. Але детектор брехні показав те, що він показав.

Отож, це не зовсім надійний спосіб дізнатися, чесні ми з вами чи нечесні.

В сиву давнину були різні способи дізнаватись, говорять правду чи брешуть. Скажімо, в Китаї спіймали людину, яку підозрювали в злочині. То для того,

щоб з'ясувати, говорить вона правду чи ні, робили наступний експеримент. Цю людину просили взяти цілу пригоршню рисової муки у рот. Необхідно було пожувати цю муку і дуже швидко виплюнути. Вважали, що якщо людина з легкістю виплюне рисову муку, це означає, що вона чесна. Значить, вона не хвилюється. Значить, вона не вчинила ніякого злочину.

Але в тієї людини, яка дійсно зробила щось недобре, від хвилювання пересихало в горлі.



Відповідно, мука прилипала до піднебіння, до щік, до зубів, до язика, і вона не могла виплюнути цю рисову муку.

В Азії підозрюваному могли запропонувати лизнути розпечене залізо. І якщо після цього він язик не попік, це означало, що він чесний. А якщо ж язик був добре попеченим, це говорило про те, що людина є брехуном, або злодієм, або зробила якийсь інший недобрий вчинок.

В Африці був інший спосіб дізнатися, хто, скажімо, вчинив згвалтування. Виводили чоловіків, серед яких був той, кого підозрювали. Кожному чоловікові в руку давали перепелині яйця. А пізніше виводили жертву — жінку, над якою вчинили насилля. Вважалося, що від хвилювання обов'язково мав скоротитися один із м'язів. Іншими словами — людина стискала свої пальці в кулак і таким чином роздавлювала крихітні перепелині яйця. Після цього експерименту кожний із чоловіків мав показати свою долоню. Якщо яйця залишалися цілими — ця людина була поза підозрами. А якщо серед них був той, хто розчавив ці яйця — все ставало зрозумілим: він — цей злочинець.

Скільки б способів не придумували науковці, щоб дізнаватися, каже людина правду чи ні, хочу сказати: звичка обманювати — це недобра, страшна звичка. І рано чи пізно людина обов'язково пожне наслідки своєї брехні.

Хтось обманює своїх батьків, прийшовши зі школи. Хтось обманює, коли стоїть за прилавком і щось продає. Хтось обманює на вулиці простим перехожим. Хтось обманює тоді, коли задають йому питання: "Як твої справи?" А в нього не зовсім справи добре. Однак у відповідь каже: "Нічого, нормально". Хтось обманює на роботі, кажучи неправду своєму шефові, або навпаки, своїм підлеглим. Хтось обманює, кажучи неправду своїй дружині чи діткам. Але кого можна було б назвати найбільшим брехуном?

Уявіть собі, що людство вирішило встановити таку собі нагороду — скажімо, той самий Оскар, тільки вже не за найкращий фільм, а найбільшому брехуну. Кого мав би обманути чоловік, для того, щоб отримати Оскар?

Відповідь проста: самого себе. Навіть якщо якомусь політику вдалося водити за носа цілу державу, парламент і так далі, він ще не є найбільшим обманщиком. Найбільшим обманщиком може бути простий чоловік. Кожен із нас. Варто лише обманути самого себе.

Невже таке буває? Я зачитаю вам із Біблії кілька уривків для того, щоб ви дізналися, коли ми можемо обманювати самих себе.

Відкриємо 1 послання ап. Павла до коринтян 6:9-10: "Хіба ви не знаєте, що неправедні люди не успадкують Божого Царства? Не обманюйте самих себе! Ніхто— ні розпусники, ні ідолопоклонники, ні перелюбники, ні блудодійники, ні мужоложці, ні злодії,

ні скнари, ні п'яниці, ні наклепники, ні шахраї— не успадкують Царства Небесного".

Людина, яка займається подібними речами, може втішати себе: "Адже я час від часу ходжу до церкви, молюся, читаю Біблію. Нічого страшного, що в моєму житті є кілька грішків, які мені приємні, солодкі, з якими я не збираюсь попрощатись. Однак я сподіваюся на милість Божу. І коли Христос прийде вдруге, думаю, Він візьме мене до Себе. Я не найгірший серед тих, хто називає себе християнином".

Апостол Павло, натхненний Святим Духом, каже тобі й мені: не обманюйся. Якщо ти живеш подібним чином, робиш такі речі — не обманюйся, не надійся на те, що будеш в числі тих, хто успадкує Царство Небесне.

Другий уривок – 1 Коринтян 15:33: "Не давайте вводити себе в оману. Лихе товариство руйнує добрі звичаї". В російському перекладі Біблії тут звучить: "Не обманывайтесь: худые сообщества развращают добрые нравы" Отже, якщо ти маєш за друзів людей негідних, недобрих; якщо ти дуже часто в подібному товаристві і думаєш, що залишишся хорошим, не таким, як вони: не почнеш колотися, не почнеш красти. випивати, не почнеш вести розбещений спосіб життя, - ти помиляєшся. Маючи таких друзів, ти обманюєш самого себе.

Товариство лихе псує добрі звичаї. І навіть якщо ти маєш гарне виховання в своїй сім'ї, навіть якщо виріс в атмосфері щирості, любові і прийняття — недобрі друзі це все зіпсують. І воно піде нанівець. Не обманюйся. Думай, з ким товаришувати. Думай, з ким дружити по-справжньому.

Останній уривок зі Святого Писання — Послання до галатів 6:7: "Не обманюйте себе. Бога перехитрити не можна. Бо що посієш, те й пожнеш". Є люди, які вважають, що через неправду, грубість, несправедливість, жорстокість, нечесність можуть досягнути вершин слави, успіху чи то в бізнесі, чи то в політиці. Дійсно, немало людей, які сьогодні є досить заможні, і відомі, і багаті, які піднялися до цих вершин не дуже

чесними способами. Але апостол Павло каже наступне: не обманюйтеся. Бо що сісте, те й пожнете — якщо не завтра, якщо не через 10 років, то, можливо, через 40, а ні — то у вічності.

Якщо ти сієш неправду – пожнеш неправду. Якщо сієш брехню – пожнеш недовіру до себе. Якщо сієш гордість і грубість, то пожнеш те саме у власному житті. Якщо ти є немилосердний, жорстокий, і не знаєш, що таке прощати комусь – одного дня ти сам відчуєш, що таке бути непрощенним. Якщо ти любиш себе, ти "пуп землі", егоїст – одного дня ти обов'язково відчуєш, що ти

сам. Ти будеш нікому не потрібним, самотнім. Що сієш, те й пожнеш

...Ми говорили про обман. Якщо ти обманюєш, знай: твоїм батьком  $\epsilon$  сам диявол. Бо він батько всякої брехні. Той, хто каже істину, той, хто каже правду — він приємний Богові. Ця людина буде благословенна. Ця людина зможе досягнути успіху. Ніколи, чуєш,

ніколи не використовуй обману, для того, щоб досягнути чогось у житті!

Станіслав Грунковський, Київ





Путь № 5 (28) 2009 г.

"Когда ты войдешь в землю, которую дает тебе Господь Бог твой, тогда не научись делать мерзости, какие делали народы сии. Ибо народы сии, которых ты изгоняешь, слушают гадателей и прорицателей, а тебе не то дал Господь Бог твой"

Мы касаемся темы оккультизма не для того, чтобы возбудить или удовлетворить любопытство, а чтобы познакомиться с ясными высказываниями Бога по этому поводу. В Библии, уже в первой книге Моисея, в главе 3 мы читаем об оккультизме сатаны, который использовал змея, чтобы соблазнить Адама и Еву к совершению греха. Человек поддался искушению сатаны и попал, таким образом, под его влияние и власть. Милость Бога с самого начала показала человеку выход: освобождение из-под власти тьмы через духовное возрождение. Но вместо того, чтобы обратиться к Богу, многие люди предпочитают служение идолам и общение с демонами, которые стоят за идолами. В своем ослеплении они предпочитают тьму с ее бесчеловечными ужасами, чем свет Бога и Его милость.

(Второзаконие 18:9-14).

И в нашей "просвещенной" стране процветает оккультизм. В "Фаусте" Гете или в оккультных медицинских сеансах, во внечувственных восприятиях или оккультных учениях (например, в

антропософии), в опытах экстаза через рок-музыку или через наркотики – во всём мы ощущаем влияние дьявола, который хочет еще сильнее подчинить человека своей власти.

Бог называет всё это грехом, даже мерзостью. Мы бы хотели от всего сердца попросить каждого читателя, который погряз в этих делах, признать приговор Бога по этому поводу. Это первый шаг к освобождению.

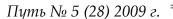
"Не должен находиться у тебя прорицатель, гадатель, ворожея, чародей, обаятель, вызывающий духов, волшебник и вопрошающий мертвых... Пророка из среды тебя, из братьев твоих, как меня, воздвигнет тебе Господь Бог твой, – Его слушайте" (Второзаконие 18:10-11, 15).

Дьявол пытается сделать оккультизм безобидным. Во многих современных научно-фантастических романах, в популярных детских книжках с умилением

в прошлом? Та же самая глава, которая так ясно предостерегает нас от любого колдовства, указывает нам на освободителя. Господь послать, и Которого мы должны победил дьявола и отобрал у него власть. Он восклицает, обращавесь этот груз, то есть всю свою вину, и всяческую связь с оккультизмом признать пред Ним как грех и освободиться от этого греха, чтобы с этого момента служить Господу Иисусу Христу, тогда Он снимет всякий груз с твоей души, освободит от всяких навязчивых мыслей, действий и смертельного страха. Тогда Он подарит тебе новую жизнь, в которой ты ощутишь истинную свободу и глубокую радость и сможешь служить Богу.







# 

Бог спас меня в тот момент, когда я, потеряв всякую надежду на избавление, ринулась в пропасть, на дне которой меня ожидала гибель. Но Он подхватил меня на лету и вернул к жизни. Сейчас я хорошо понимаю это, а тогда просто смутно догадывалась: Бог рядом. И эта догадка грела моё сердце, измученное в неравной схватке с силами тьмы. В реальности их существования у меня не было никакого сомнения после всего, что мне пришлось пережить.

Теперь можно было отдохнуть. Но недолго я радовалась свободе. Сначала несмело, как бы сквозь

невидимую преграду, а потом решительно и бесцеремонно, словно стрелы из туго натянутого лука, в мой разум стали проникать прежние мысли. Страх снова охватывал меня, и я была безоружна перед его парализующей силой.

Жизнь превратилась в бесконечный замкнутый круг: я постоянно боялась, что в моём разуме вот-вот мелькнёт проклятье. Это приходило и повергало меня в ужас, потом всё начиналось сначала. В таком колесе страха я вертелась день и ночь, пока не впала в глубочайшую депрессию. И снова, уже в который раз, оказалась в больнице.

Они всюду ходили вдвоём. В столовой – рядом, в очереди на процедуры - тоже. То в палате, то в коридоре отделения часто сидели вместе, склонившись над толстой книгой. Об одной из них говорили, что она недавно получила нервный срыв на экзаменах. У второй что-то случилось во время родов. Я иногда видела их радостно улыбающимися, оживлённо беседующими с кем-то из больных. Видела краем глаза, потому что старалась вообще не смотреть на людей. Страх навредить им своими мыслями заставлял меня ходить с низко опущенной головой. Общение для меня было мукой, и я целыми днями лежала в палате с закрытыми глазами.

- Почему между нами такая разница? задавала я себе вопрос, и не находила на него ответа. А однажды подошла к ним и спросила:
- Что даёт вам силы жить?
   Почему вы радуетесь даже здесь,
   в этих стенах?
- Мы верующие, ответили они. Помогает нам Бог. Бог Иегова. Он и Вам может помочь.
   Только просите с верой...

Я с нетерпением ждала вечера, когда все улягутся, выключат свет, и можно будет помолиться. Меня немного смутило имя Бога. Я считала, что у Него вообще нет имени. Но подумала, что они, наверное, лучше знают. Так и обратилась к Нему: «Бог Иегова!»

– и попросила избавить от мыслей, мучающих меня, потому что они невыносимы. Я хочу любить людей, а не прятаться от них. Закончила словами:

 Верю, что Ты можешь это сделать.

Утром проснулась и в первое же мгновение поняла: что-то изменилось. Что же? Мой разум был чистым и светлым, как только что выпавший снег. Боялась прислушиваясь пошевелиться, к голосам в палате. Раньше в это время я уже была под «обстрелом». Осторожно открыла глаза, обвела всех взглядом. Ничего не изменилось - тишина... Словно во сне села на кровати, боясь сделать резкое движение и спугнуть тот долгожданный покой, который царил в моей душе. Потом вышла в коридор. Проходя мимо людей, я всё смелее смотрела то на одного, то на другого, чувствуя, что ликование овладевает мною, а слёзы радости застилают глаза.

– Услышал! Ответил! Господи, благодарю Тебя за чудо, которое Ты совершил для меня!

Сообщила об этом домой, дочери. Приехав в тот же день, она, обнимая меня и радостно улыбаясь, повторяла:

 Я так и знала, мамочка... Я
 так и знала... – Потом расплакалась вместе со мною. Смотрели на нас люди со стороны и, наверное, думали: – Странные какие-то. То смеются, то плачут. А вроде бы только одна в «психушке» лежит...

Я готовилась к выписке. На моей тумбочке появилась небольшая книжечка, по которой я собиралась изучать Библию. «Познание, ведущее к вечной жизни» — то, чего мне как раз не хватало. Подарили мне её верующие, когда рассказала им, что Бог ответил на мою молитву. В подробности не вдавалась. Я сейчас могу свободно говорить об этом, а тогда никто ничего не знал, даже врачи. «Не хочется жить, нет сил бороться с этим — вот и всё».

Уезжала, оставив своим друзьям, (а мы действительно подружились), адрес и получив от них обещание: через полгода в город, где я живу, приедут свидетели Иеговы. Так они себя называли. Будут навещать и помогать в изучении Библии, а пока я должна делать это самостоятельно.

Теперь у меня была цель в жизни, я видела смысл в каждом прожитом дне. С радостью ждала вечера, когда в доме всё успокоится, и открывала Библию. Читала её с упоением и удивлялась тому, что раньше не делала этого. Мне всё было интересно. Рядом лежала книжечка, которая была моим путеводителем. Отмечала в ней: это прошла, это, теперь это... День за днём, неделя за неделей. Я взлетала и взлетала в небо, всё больше

понимая, как тесно здесь, внизу.

Чувство полёта было мне знакомо. В детстве, да и в ранней юности, мне часто снился один и тот же сон. Я размашисто и плавно бегу, едва касаясь земли. А потом отрываюсь от неё и поднимаюсь вверх. Подо мной остаются дома, деревья, линии электропередач. И я над всем этим лечу навстречу ветру, широко раскинув руки-крылья. Хорошо помню, что не поток воздуха нёс меня, а я сама преодолевала его сопротивление, и это доставляло мне особую радость. Однако полной свободы не было. Я понимала, что нельзя терять высоты - где-то внизу электрические провода, а прикосновение к ним – это смерть.

Но надо было возвращаться. Удачно лавируя, я приземлялась на глазах у людей, которые, казалось, вообще не замечали меня. Во сне это не удивляло, но после пробуждения приходила мысль:

- Они даже не пытаются подняться... Но знают, что можно летать, иначе рты открыли бы от удивления. Почему летаю я?
- Растёшь, слышала я короткий ответ, когда задавала этот вопрос взрослым.

...Сейчас, после случившегося в больнице, я тоже была в полёте. Я росла, теперь — наяву, а моими крыльями была вера. Это её глазами я смотрела на страницы Библии. И радовалась, отмечая пройденные темы в подаренной мне книжке.

Так дошла до главы «Иисус Христос - ключ к познанию о Боге». Ключ?! Но я всегда считала, что Он и есть Бог! А здесь читаю: «...Другие исказили роль Иисуса, поклоняясь Ему, как Всемогущему Богу». Может быть, и я ошибалась? Как, например, в вопросе существования ада. Когда я ещё в больнице познакомилась с точкой зрения свидетелей Иеговы: никакого ада нет, Бог не настолько жесток, чтобы отправлять людей туда – она мне понравилась больше, чем та, которой я придерживалась раньше. Прежнее познание я вынесла из детства, когда мама пересказывала Библию или читала вслух отрывки из неё.

Теперь, читая трактат на эту тему, вспомнила такой случай. Мои старшие братья, уже взрослые, иногда пытались спорить с мамой, вооружившись атеистическими идеями:

Какой рай? Какой ад?Вымысел всё это, фантазия...

Однажды она расплакалась в ответ на их слова:

– Я первая была бы рада, если бы это было так, лишь бы вы не мучились в вечном пламени. Ради вас готова отказаться от того, во что верила всю свою жизнь...

Сказала, а потом каялась:

– Прости, Господи! Как я могла...

Возможно, мама ошибалась? Так или иначе, мнение свидетелей Иеговы относительно ада было мне больше по душе. Даже пришла мысль:

А что, если целитель действительно был прав, когда гово-



рил, что самоубийцы превращаются в строительный материал?

Ну а теперь ещё одно расхождение. Кто же такой Иисус Христос? Может быть, действительно не Бог? Но мама его называла «Господь Иисус...» И в Евангелии от Иоанна, которое я не так давно пыталась печатать, в самом начале разве не утверждается: «...и Слово было у Бога, и Слово было Бог»? С большой буквы... Так кто же прав? Где истина???

Истину мне не суждено было найти, потому что, как только я углубилась в изучение этой главы, со мной произошло нечто ужасное: вернулось моё прежнее состояние. А мне казалось, что я освободилась от него навсегда!

Теперь понимаю, что Бог допустил это, чтобы увести меня с ложного пути, по которому идут многие, и который уже начинал мне нравиться. Но это теперь. А тогда... — Почему, Господи? Почему?! — кричала я в глубине души. А снаружи окаменела. Ни молиться, ни читать Библию уже не могла. Не стало смысла утром ждать вечера, а вечером утра. Чёрная зияющая пустота объяла меня. Было ощущение, что я нахожусь в гигантской воронке и стремительно лечу по спирали вниз, на дно. А оттуда — уже не подняться. У меня не стало крыльев. Хотя нет, одно всё-таки осталось, но... перебитое — вера моя не умерла, она была тяжело ранена. Тогда мне казалось — смертельно.

Я опять очутилась в больнице. Сама рвалась туда, чтобы не поддаться на уговоры уйти из жизни. А они звучали день и ночь. Я помнила свой прошлый опыт и страшилась: поступит команда, и я встану и выполню её. Нет. только не это! Дома я часто одна, а здесь всегда кто-то рядом. Второго чуда исцеления я не ждала и не просила о нём. Понимала, что должно произойти нечто большее. И если даже Бог, подставив мне Своё крыло, и вытащит меня из этой воронки, я не смогу жить, как раньше. Я должна найти истину! И вдруг, как молния, блеснуло: «Церковь!» Вот что мне нужно! Вот где мне не придётся идти вслепую. Впереди появился свет...

В это время я стояла возле умывальника — единственном месте, где можно было хоть ненадолго уединиться. Я огляделась. Убогая обстановка: полумрак, запах хлорки, мокрый, скользкий пол... Какая церковь?! Вот она, горькая реальность: ты — в психбольнице. Надо ещё суметь вырваться отсюда, убедить врачей, что тебе лучше. А ведь это не так — тебе всё хуже и хуже. О чём это ты только что думала? О церкви?!

Я со стоном ухватилась за края грязной раковины:

— Господи!!! — И произошло невероятное. В одно мгновение я ощутила себя совершенно здоровой: на душе было светло и безмятежно, боль и тоска отступили. Так продолжалось считанные доли секунды — и опять всё вернулось. Словно луч солнца блеснул сквозь толщу туч — и исчез. Но я уже знала, что он есть. Это был луч надежды, посланный Богом. Опять Он был рядом. И хотел, чтобы я поняла это, чтобы знала, что Он ищет меня, ищет уже давно. А я? Ищу ли я Его?

 Господи! – снова вырвался из моего сердца стон. – Если я выйду отсюда, то обязательно найду Тебя!

...Несмотря на то, что ощутимых изменений в моём состоянии не произошло, меня выписали. Теперь можно было выполнить то, что обещала. Но как? В последнее время я всё чаще вспоминала своих родителей, мельчайшие подробности их жизни. И смерти тоже. Папа умер, когда они с мамой были в гостях у племянника - в Киргизии, в небольшом селе. До сих пор помню: переулок Гаражный, 11. Я искала этот дом ночью, когда водитель автобуса высадил меня на окраине и поехал дальше по маршруту. А вокруг была непроглядная тьма - и ни души. И вдруг впереди я увидела человека, идущего мне навстречу. Не чудо ли? Я спросила, далеко ли

мне ещё, и назвала адрес.

 А, это там,
 где старик недавно умер? – уточнил он.

Крик боли разрезал ночную тьму. Я надеялась застать отца живым.

Смерть, как всегда, пришла неожиданно, по крайней мере, для нас, его детей. Мы со всех концов страны съезжались на похороны. Так случилось, что я

приехала, вернее сказать, прилетела из Одессы – раньше всех. Это только-только произошло. Мама обняла меня со словами: «И первые будут последними, а последние – первыми...» Она, наверное, имела в виду, что я самая младшая в семье. А что имел в виду Бог, когда дал ей тогда на память слова из Библии? Сейчас я почему-то думала над этим...

...На крышке гроба было написано: «Для меня жизнь — Христос, и смерть — приобретение». Мне эти слова тогда ни о чём не говорили. Иначе я долгие месяцы после кончины папы не тосковала бы и не убивалась изза мысли, что его больше нет. Я видела бы его на небе. Помню, очень сожалела, что он сам выбрал такой исход: на предложение врачей сделать операцию после

сложнейшего перелома бедра, он ответил: «Нет»... Ведь у него ещё была возможность пожить, а он пошёл на верную смерть, сказав: «Я хочу домой, к Отцу». Значит, для него смерть действительно была приобретением? Для меня же она тогда была огромной потерей. Потом, в больнице, я размышляла и над этим...

Я начинала понимать, в чём действительно состояла моя потеря: в тот траурный день я опять, уже в который раз, прошла мимо Бога. Он ждал меня в комнате дома, откуда слышалось негромкое пение и едва доносились слова проповеди. Что Он хотел мне сказать тогда? Какие слова Он приготовил, чтобы разбудить и избавить от двадцати лет страданий, последовавших за этим днём? Этого я никогда не узнаю, потому что не ответила на Его приглашение. И



не только я.

Проводить отца в последний путь на земле пришли его братья и сёстры по духу. А мы — братья и сёстры по крови, его родные дети — сидели в это время в беседке во дворе и с нетерпением ожидали окончания служения. Смотрели друг на друга и ни у кого сердце не дрогнуло, совесть не шевельнулась: «Что я делаю?!»

Стыд теперь жёг меня. Бедная мама! Как, наверное, больно было ей, когда на её слова:

- Зайдите, побудьте с нами! мы ответили:
  - Нет, мы здесь посидим...

Заплакав, она молча повернулась и ушла. Ни уговоров, ни слова упрёка.

...Мама расставалась с папой так, что можно было подумать: она уже живёт будущей встречей. И

действительно, через год она ушла к нему. А мне мои родные даже не сообщили об этом — берегли от второго удара, помня, как тяжело я перенесла первый. Рассудили так: на похороны всё равно не сможет приехать — мы тогда служили в Монголии — чуть позже сообщим. А потом долго перекладывали эту печальную миссию друг на друга, а я писала в письмах: «Мамочка! Я очень скучаю…»

Узнала через полгода. Думала, не переживу. Муж выходил из себя:

- Эти ненормальные (верующие) старики сами ушли, и тебя за собой тянут...
- ...Смерть часто стучалась в двери моего родительского дома. Папе с мамой пришлось пережить троих из своих девяти детей. Одного, маленького, не стало ещё до моего рождения. Потом, когда

мне было семь лет, в двадцать четыре года ушёл из жизни мой брат. А через десять лет, в тридцатилетнем возрасте - ещё один. Папу эти потери подкосили. Но я вспоминала, как вела себя тогда мама. Она сидела у постели своих умирающих сыновей и была им не только матерью, сестрой милосердия и нянькой. Она помогала им найти

путь к Богу, хотя делала это с самого их рождения. Но теперь это было особенно важно — времени больше не оставалось. И они на пороге вечности примирились с Ним, а мама была для них священником. Провожая их в последний путь, она говорила: «Я знаю, он — с Господом!»

Теперь я плакала, вспоминая эти подробности минувшей жизни и понимая, что сама уже не раз стояла на пороге смерти. Но некому было сесть у моей постели и научить меня. А то, что я знала раньше, уже растеряла. Когда не стало мамы, мне было двадцать восемь, а теперь — под пятьдесят. Прошло почти четверть века. И я решила найти такую же церковь, в какую ходили мои родители. Но где её искать? Верующие в нашем городе собирались в нескольких

местах. Мне не хотелось идти наугад. Однажды, когда я опять размышляла об этом, перед моим мысленным взором возникла табличка с надписью: «Духовная литература». Я ободрилась: там мне непременно подскажут. Где же я её видела? Вспомнила! В торговом центре за стеклом аптечной витрины.

Женщина, стоявшая за прилавком, с откровенным интересом разглядывала меня после того, как я поведала о цели своего визита. Перед этим состоялся примерно такой разговор. Поздоровавшись, я спросила:

- Кто из верующих собирается у нас в Доме культуры? Мне хотелось бы найти церковь для себя. Она ответила, кто.
- Нет, это мне не подходит. А в здании больницы? – Опять ответила.
  - И это не то, что я ищу...Тогда она спросила сама:

- Кто же Вам нужен?
- Баптисты.

Немного помолчав, глядя на меня одновременно и с удивлением, и с интересом, женщина сказала:



Ну, тогда приходите к нам. И назвала адрес Дома молитвы.

Чуть позже я поняла, что же так озадачило её. Возможно, я бы повела себя на её месте так же, если бы подобные вопросы мне задавала явно молодящаяся, ярко накрашенная особа в коротенькой

курточке и плотно обтягивающих фигуру лосинах. Вот уж действительно: «Встречают по одёжке...» Что творилось в моей душе, она не знала. Иначе её удивление было бы неизмеримо больше. Всё это было ещё впереди.

А пока, в один из воскресных октябрьских дней 1999 года, я пришла по указанному адресу и вместе с другими — нас было человек двадцать — оказалась в просторной комнате обыкновенного частного дома. Села у окна, в которое светило не по-осеннему ласковое солнце. Я ощутила на своём лице прикосновение его лучей и, чувствуя себя счастливой, как никогда, с благодарностью подумала:

– Господи, наконец-то я нашла Тебя!

> Нина Алганова, г. Золотоноша (продолжение следует)

## **Утешение**

Десять лет суровой несвободы, Скоро ухожу из этих мест. Слава Богу, что все эти годы Утешал меня голгофский крест!

Под конвоем нелегко шагалось, Много бед испробовал на вкус, Но когда сбивала с ног усталость – Утешал меня мой Иисус!

Он питал меня насущным хлебом, Согревал живительным теплом, А когда чужим казалось небо – Утешал божественный псалом.

Ох, не просто среди беззаконий Быть сияньем чистого огня! Десять лет пронзенные ладони Утешали ласково меня.

Виктор Мураль-Сикорский, г. Киев



## Любовь Христа

Ну как вам объяснить любовь Христа, Чтоб было не запутанно и внятно? Она вам потому и непонятна, Что незамысловата и проста.

Я понимаю: нелегко понять – Как это вдруг за вас приносят жертву, И всякий грех уже искуплен смертью Того, Кто дал Себя за вас распять.

Он – знаете ли – любит просто так! Не за поступки, не за добродетель. И то, что вы возникли на планете – Для Бога совершенно не пустяк.

Вы рождены для славы и любви, И для успеха, как это ни странно. Поймите: вы для Господа желанны, Он хочет, чтобы вы Его нашли!

Любовь Христа вообще не мыслит зла, В ней нет интриг, она нелицемерна, Не лжива, не надменна, не манерна – Она живой огонь, а не зола.

А главное – Его любовь верна: Она вас не предаст и не прогонит, Она для вас везде уют устроит, Оступитесь – поддержит вас она.

А как вам заслужить ee? – Никак! Он вас любил до вашего рожденья. Примите в жизни важное решенье: Не относитесь к Богу лишь бы как...

И то, что я вам это говорю – Не случай, не пустое совпаденье. Быть может, это всяких бед решенье, Я весть вам о спасении дарю!

Елена Несмиян, г. Киев

## Заклик до каяття

"Отож біймося, коли зостається обітниця входу до Його відпочинку, щоб не виявилось, що хтось із вас запізнився" (Євреїв 4:1).

Коли у тебе рішення сьогодні, Коли вже є молитва при вустах, І найвеличніше тобі Господнє Ім'я Отця і Сина в Небесах,

То ти іди до Нього, не вагайся, Не завтра, потім і іще колись... Сьогодні ти схились,

як блудний син покайся, I як помилуваний Богу помолись.

Всіх кличе Бог! І світові друкарні Прощення маніфест друкують на весь світ!

Від Нього і тобі у цій міській лікарні

Дарунок в майбуття – цей Новий Заповіт.

Андрій Левчук





# **УЧЕНЫЕ** верят в Бога

Когда я иду в храм, невольно поднимаю глаза вверх, и первое, что вижу – это крест. Он напоминает мне Иисуса Христа, распростершего руки, чтобы привлечь всех людей к Себе, и при этом задающего каждому из нас вопрос: «На чьей ты стороне? На стороне Бога или безумца, который в сердце своем сказал: "нет Бога"?» Ведь Истина одна. Бог есть. Другое мнение от лукавого. Вопрос: «На чьей ты стороне?» должен решать человек лично сам. От выбора стороны зависит судьба человека.

Иисус умер за нас, но Он не может жить за нас. По всей земле миллионы крестов задают один и тот же вопрос: на чьей ты стороне, человек? Однако определенная часть человечества этих крестов не замечает. Поэт А.С. Пушкин напоминает им:

Жизни мышья беготня, Ты зовешь или пророчишь? Топот бледного коня!

Он напоминает миру, что человеческая суета, мышиная беготня, приводит к тому, что человек не замечает приближения вечной смерти — топота бледного коня, символа смерти в Откровении Иоанна (6:7).

А знаете, молодые люди, какая самая большая ложь, которой отравлено сознание наших людей, бывших советских людей, не замечающих храмов и крестов на них? Это ложь о том, что Бога нет. До крушения СССР тратились огромные средства, чтобы содержать атеистические кадры, институты и кафедры «научного» атеизма; ковать новые кадры «специалистов» с единственной целью — опровергнуть существование Несуществующего по их мнению.

Еще по постановлению Верховного Совета СССР от 1932 года по подписи Сталина и Калинина было решено изжить религиозность народа в стране к 1937 году: было расстреляно 200 тыс. служителей церквей и отправлено в ГУЛАГ около 500 тыс. верующих. В 1936 году была, в

частности, закрыта нижегородская церковь евангельских христиан. Ее служители были расстреляны или отправлены в тюрьмы на 10-25 лет, где большинство из них погибли; много верующих также были отправлены в сталинские лагеря на 5-10 лет. Однако цель пятилетки не была выполнена, по переписи 1937 г. более 50% еще верили в Бога.

Было решено понятие о Боге вытравить из сознания людей к 1942 году. Но в 1941-м началась Вторая мировая война, и даже Зверю стало ясно, что без Бога, без Церкви он не победит, погибнет. Поэтому с 1942 года начали, наоборот, открывать некоторые церкви, Нижегородская также была вновь открыта в 1946-м.

Однако мы по-прежнему оставались заповедником атеизма на 1/6 части суши земли — единственной страной в мире, где закон запрещал благотворительность церквей. А чего мы добились без Бога в нашей стране, вы знаете. Известный кинорежиссер Н. Михалков ответил на вопрос, почему так плохо живет наш народ: «Потому что народ живет без Бога. Он оставил Бога. Управлять же ни городом, ни страной без Бога нельзя!»

Большая ложь породила тьму более мелкого, но, подчас, злого и нелепого вранья. Нам врали, например, что религия и наука — антиподы. А вот мнение академика РАН, профессора

МФТИ, действительного члена Международной Академии астронавтики Б. Раушенбаха: «Наука и религия не противоречат, а дополняют друг друга». Это написано в его книге «Пристрастие», М., АГРАФ, 1997. О Боге и о науке высказывались многие великие ученые. Так, лауреат Нобелевской премии, великий физик Эйнштейн (1875-1955) говорил: «Я верю в Бога как в Личность и по совести могу сказать, что ни одной минуты моей жизни я не был атеистом». Макс Планк дает четкий и ясный ответ на вопрос связи науки и религии: «Как бы мы ни рассматривали проблему, между религией и естественными науками нет никакого противоречия. Как раз в самых решающих пунктах между ними наблюдается полное согласие».

В связи с этим очень важно, чтобы новое поколение студентов осознало и почувствовало Бога, как главную ценность нашего мира. В этом поколении должна быть вера в Творца и, как следствие, развита христианская



мораль и чувства прекрасного. В противном случае, несмотря на все свои знания, человек будет скорее напоминать дрессированную собаку, чем гармонично развитую личность.

О вере лауреат Нобелевской премии, физик Артур Комптон, сказал: «Вера начинается сознанием того, что Высший Разум создал вселенную и человека. Мне не трудно верить в это, потому что факт наличия плана и, следовательно, разума неопровержим». «Физика не объясняет тайны природы, она сводит их к более глубоким тайнам», - отметил немецкий физик и философ К. Вайцзеккер. Триста лет назад Исаак Ньютон о вере в Бога сказал: «Кто занимается естествознанием поверхностно, тот может верить в Бога. Тот, кто осмыслил естествознание до конца, должен верить в Бога». Все великие философы и ученые считали и считают, что Вселенная основана на трансцендентной действительности.

Великий русский ученый М.В. Ломоносов (1711-1765) в свою очередь писал: «Создатель дал роду человеческому две книги: в одной Он показал Свое величие, а в другой – Свою волю. Первая – это видимый мир, который изучает наука, а вторая – это Священное Писание». Французский астроном и математик Пьер Симон де Лаплас (1749-1827) сказал: «Я прожил долгую жизнь и познал то, во что раньше не верил: ни в одном обществе люди не могут быть честными и счастливыми, если в них нет религиозного чувства». Ответьте: «Наш народ - счастливый?» Нет! «Наш народ честный?» Нет! Такой коррупции и такого воровства нет в других странах мира.

Двадцатый век - век великих открытий. Бог допустил нас к открытию неиссякаемого источника энергии – ядерной энергии. Нравственное же озверение человека в этом веке позволило использовать науку для разрушения самих себя, создания ядерного оружия, которое способно уничтожить жизнь на Земле и Землю в целом. Действительно, по официальным данным только в мировом океане затонуло с атомным оружием 5 атомных подлодок: две – лодки США и три – лодки СССР, а именно: в 1989 г. – подлодка «Комсомолец» с атомными торпедами и атомным реактором (погибло 42 моряка); в 1986 г. – «К-219» с 50 ядерными ракетами в районе Бермудских островов, где главный «роддом» угрей, лодка раскололась и из нее идет утечка радиоактивности; и в 1970 г. – «К-8» с пятью ядерными ракетами и двумя атомными реакторами на глубине 4 км в районе Бискайского залива, которые находятся в критическом состоянии.

Всё это грозит катастрофой нашей планете. «Ядерные погреба» с 70 ядерными боезарядами и 1,5 тонны высокообогащенного урана в АЭУ лодок лежат на дне; плюс «ядерные кладбища» в земле. Гонка вооружений привела к неразрешимым проблемам безопасности жизни на земле. Как видите, зло порождает зло и страдания людей. «Называя себя мудрыми, обезумели», — читаем мы у апостола Павла в послании к римлянам (1:22). Ведь только

незнанию». В этом, на первый взгляд парадоксальном высказывании, большая доля истины, и Чернобыльская катастрофа этому подтверждение, а были ведь еще три подобные аварии в СССР.

Вообще творения человека,

Вообще творения человека, техносфера, представляют лишь отдаленное, жалкое подобие творений Бога. Где восемь чудес света? Надо сказать, что слово «творчество» происходит от слова «Творец, Бог». Но человеческое творчество может иметь положительный заряд, быть на благо, и отрицательный, быть на зло. Творения человека несовершенны, недолговечны и небезопасны. Об этом я могу судить, так как занимаюсь проблемами разрушения и надежности машин и конструкций.

Дорогие друзья, такая же ситуация и в науке. Мы говорим: наука доказывает то, наука доказывает сё. Но, помилуйте, если юноша влюбился в девушку, что наука доказывает? У науки своя область. Она рассматривает лишь процессы, поддающиеся проверке, а не однократные исторические события, о которых естествоиспытатель может лишь философствовать, но не может вывести теорию. Например, о происхождении Вселенной и жизни. Для жизни необходима информация. Но откуда берется информация? Она относится не к той категории, что материя и энергия. «В материальном мире не известен никакой закон природы, никакой процесс, по которому информация в материи возникала бы сама собой», - отмечает специалист Вернер Гитт. Причем речь идет здесь лишь о генетической информации.

Но должна быть еще и другая форма информации. Ведь мертвая кошка имеет всю материю и всю генетическую информацию. И всё же она явно относится к совершенно другому порядку, не к тому, что живая кошка. Без «системной» активной информации, передающейся только из жизни, живое существо превращается в кучу безжизненных веществ. Эту информацию невозможно установить материально. Так что основа жизни нематериальна и недоступна. Поэтому, вероятно, Логос – Слово, о Котором говорится в



Евангелии от Иоанна (1:4), является этой активной информацией, которая есть одновременно и жизнь, — заявляет крупный ученый В. Лайзенберг (ж. «Вера и жизнь», № 4, 2005).

В течение последних 30 лет мною осуществляются поиски истин в области механики разрушения, и не только мною одним. Но опыт показывает, что чем больше мы узнаем о явлении разрушения, тем больше возникает вопросов, на которые нет ответов. И сегодня многим ученым кажется, что мы так же далеки от истины, как и 20 лет назад. Полную, абсолютную истину о творениях Бога, человек не может познать. И здесь можно лишь повторить слова апостола Павла о творениях Бога: «О бездна богатства, премудрости и ведения Божия» (Римлянам 11:33).

Я понял: ничто человеческое не является абсолютной истиной в нашем мире. Всё, что мы видим, лишь подобие истины, лишь ее тень. Это понимали еще древние греки, пифагорейская школа, но и они истины не знали. Я искал истину в науке, а она находилась в Библии, которая лежала у меня в книжном шкафу. Я прочитал ее еще в школьном возрасте и считал, что знаю ее содержание и верю в Бога, но жил по законам мира сего, был далек от Бога.

В 80-х годах я стал бывать на богослужениях в Московской церкви. На одном из служений на меня произвели сильное впечатление слова Павла о людях мира сего, «всегда учащихся и никогда не могущих дойти до познания истины» (2 Тимофею 3:7), и слова Иисуса: «Я есмь Путь и Истина и Жизнь; никто не приходит к Отцу, как только чрез Меня». Я снова вернулся к Библии, так как мог только сказать: я знаю, что не знаю ни Пути, ни Истины. Я начал с Евангелий. И в Евангелии от Иоанна прочитал слова Иисуса: «Если пребудете в слове Моем, то вы истинно Мои ученики, и познаете Истину, и Истина сделает вас свободными» (8:32). Я не исполнял заповеди Господа, а «за грех возмездие – смерть», – писал Павел римлянам (6:23). Я нес ответственность перед Богом не только за свои поступки, но и за мысли и слова. И совесть моя обличала меня.

Но теперь я знал, кто может сделать меня свободным и спасти от вечной смерти. Это Иисус единственный Посредник и Ходатай перед Отцом Небесным, Который так «возлюбил мир, что отдал Сына Своего единородного, дабы всякий верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную». И это было моим личным открытием. Бог любит всех людей так, что отдал Сына Своего в жертву за их грехи, Он ненавидит лишь наши грехи. Тогда я попросил Господа очистить меня от греха Адама и обновить мой разум и сердце.

И, знаете, главной книгой моей стала Библия, в которой содержится абсолютная Истина — Иисус Христос. Моя вера указала удовлетворить свой разум познанием глубоких истин.

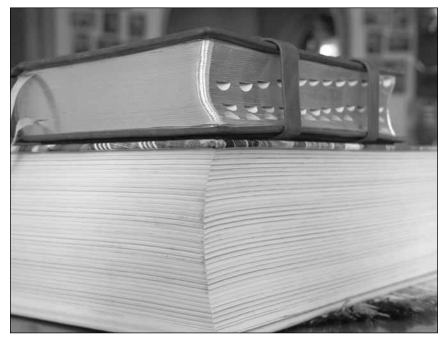
Сейчас мне ясно, как 2х2=4, что мир не может быть слепой случайностью. Как инженер, я знаю, что всякое творение предполагает Творца! Сейчас для меня Бог – аксиома, самоочевидная истина, а не теорема, требующая доказательства. Математика строится на аксиомах - недоказуемых положениях, но я верю в математику и много пользуюсь ею, и она ни разу не подвела меня. Теория разрыхления и разрушения, построенная мной, основана на трех аксиомах, но следствия этой теории, зависимости для разрушающих сил, подтверждаются на практике. Значит, мои аксиомы верны.



Мы являемся творением Божьим, Его образом и подобием, кому бы мы ни пытались подражать!

на цель моей жизни: познание Бога, исполнение Его воли и заповедей, служение Господу. По привычке исследователя я предпринял исследование с точки зрения науки. Библия говорит о Боге, окружающий мир говорит о Творце. И я получил большое удовольствие, когда у величайшего немецкого философа Гегеля нашел во втором томе его «Философии религии» 16 лекций о бытии Бога, а в первом томе его трудов – работу «Жизнь Иисуса». Затем я прочитал много литературы по христианской апологетике. Это потребность, вообще говоря, любого ученого, потребность Так же приняв бытие Бога как самоочевидную истину, я и миллионы христиан испытали в себе и в мире Его присутствие. Бог правит Вселенной, сохраняя порядок во всех ее частях. Он не умер, как заявлял атеист Ницше. И Его существование не зависит от того, верит ли кто-то в Него или нет. Он трансцендентен и имманентен. В связи с этим богослов Джон Уэсли сказал: «Покажите мне червя, способного понять человека, и я покажу вам человека, способного понять триединого Бога».

Теперь я могу сказать вместе с апостолом Павлом: «Всё могу в укрепляющем меня Иисусе Христе»



(Филиппийцам 4:13). Господь укрепляет мой дух, душу и тело. Своей силой Он помогает преодолевать мне все проблемы, которые возникают в моей жизни. Слава Ему за это!

Конечная цель всякой науки – предсказание, прогнозирование будущего. Например, будет ли этот корабль или самолет достаточно прочным и надежным в эксплуатации. Но она делает это приближенно, не точно. Библия делает предсказания тоже, но абсолютно точно и определенно - настанет время, когда Господь скажет каждому из нас: «Довольно! Дай отчет в твоей вере и в твоих делах!» Ведь у Бога, образно говоря, две руки. Если мы не берем свою судьбу из руки благодати Его, то нам придется взять ее из руки суда Его (Луки 1:3; Евреям 9:27).

...На пути к христианству сто-3 распространенных заблуждения. Первое, будто принадлежность к христианской вере зависит от места рождения, в какой семье или стране мы родились. Но Иисус сказал: «И проповедано будет это Евангелие Царства по всей вселенной, во свидетельство всем народам, и тогда придет конеи» (Матфея 24:14). Сегодня Евангелие – Благая весть – звучит по радио, телевидению, в книгах, газетах; ежегодно издается и распространяется Библия десятками миллионов экземпляров в год. Даже глухие «слышат» призыв Христа, уже много лет действуют церкви глухих-христиан и группы

глухих-христиан в обычных церк-

Второе заблуждение, будто христианами становятся законченные простаки, неграмотные, незнакомые с достижениями науки люди. «Всё еще бытует предрассудок, что христианская вера – это что-то для наивных душ, и что по-настоящему «просвещенные» люди в таких «костылях» не нуждаются. Однако тот, кто придерживается этого мнения, лишь выдает свою неосновательность в постижении науки». сказал крупный ученый-физик Вольфганг Лайзенберг.

Многие ученые были и учеными и богословами одновременно, в частности: Исаак Ньютон, Рене Декарт, Блез Паскаль, Фрэнсис Бэкон, Готфрид Лейбниц, В. Соловьев, Н. Лосский, И. Ильин, П. Флоренский, В. Войно-Ясенецкий и многие другие. Верующих ученых можно перечислять бесконечно — см. книгу их высказываний «Выдающиеся люди о вечном», СПб, 2001. Напомню и наших некоторых современников: академиков А. Сахарова, Д. Лихачева, Е. Седова, Д. Кузнецова и др.

Третье заблуждение, будто христианами становятся из соображений удобства, личной выгоды. Это тем более неверно. История опровергает это заблуждение. Не говоря о временах раннего христианства, за период 1917-1980 годов в СССР были уничтожены миллионы христиан, не отрекшихся от веры. Их травили собаками,

убивали, гноили в ГУЛАГе. Эта история частично написана и еще пишется.

Дорогие друзья, прочтите внимательно Евангелия, Новый Завет так, как вы читали или читаете учебники физики или химии. Прочтите их как рассказы людей, готовых умереть за то, во что они верили, а они верили в Иисуса из Назарета, Который был воплощенным Богом. Как только вы поймете, Кем был Иисус, и что Он может сделать для человека, Библия станет для вас истинным словом Божиим. А это Слово обладает силой, неподвластной человеку. Ведь Иисус сказал: «Небо и земля прейдут, но слова Мои не прейдут» (Матфея 24:35). И вы поймете, что должны ответить на призыв Божий: *«отложить прежний* образ жизни ветхого человека... обновиться духом ума вашего и облечься в нового человека, созданного по Богу в праведности и святости истины».

Для этого надо: во-первых, покаяться перед Богом за отрицание Творца Вселенной и нарушение Его законов; во-вторых, уверовать в Иисуса как Сына Божия, Который умер на Голгофе за ваши грехи и воскрес из мертвых, чтобы быть Посредником между Небесным Отцом и вами. Бог дал вам свободу и разум, а ваша задача — ответить на призыв Иисуса и крестов, стоящих на храмах.

Волков Вячеслав Михайлович – доктор технических наук, заслуженный деятель науки Российской федерации, действительный член

Академии Транспорта, Почетный работник высшего профессионального образования Российской Федерации, профессор, заведующий кафедрой «Динамика, прочность машин и сопротивление материалов» Нижегородского государственного технического университета имени Р.Е. Алексеева. Специалист в об-

ласти механики разрушения, живучести, ресурса и надежности тонкостенных конструкций машин.





Дима пошёл к дяде Гоше.

- Я слышал, что Вы обещали подарить велосипед тому, кто перетаскает эту кучу угля?
- Хочешь работать работай,сердито проворчал Гоша.
- И Дима принялся таскать уголь. Солнце зашло, а Дима всё работал. Вдруг открылась дверь и на крыльце появился Гоша.
- Я и забыл про тебя. А ну, жми домой! Ночь на дворе!
  - Дядя Гоша, но Вы обещали...
     Гоша протянул яблоко.
  - На вот. Тебе за работу.
- Обманщик! крикнул Дима и побежал домой.
- ...На следующий день Дима увидел большую корзину груш.
  - Мам, откуда груши?
- Квартирант угостил. Тебе надо отнести немного дяде Гоше.
  - Что???
  - Угостить надо дядю Гошу.

Дима удивлённо поднял глаза:

- За что? Дядя Гоша обманул и обозвал меня чучелом.
- В Библии написано: "Благословляйте врагов ваших". И ещё я хочу, чтобы ты его простил.
  - Ни за что!
- Никогда не соглашайся со злом, но побеждай зло добром. У тебя к дяде Гоше появилась ненависть, а ведь раньше этого не было?

Сын молча кивнул.

– Вот видишь? Сильная обида и желание мстить разъедают твою душу. А если простишь, на сердце станет легко. Когда ты отнесёшь груши, заранее настроившись простить – ты его простишь не на словах, а на деле.

# BENOCHNEM

- Ну, хорошо, сдался Дима.
- Просто отдай груши или поставь корзинку на пороге и скажи, что это подарок.
- ...Дядя Гоша тёр тряпкой стёкла своей машины.
- Опять ты? Всё шляешься? недоброжелательно проворчал он.
- Мама передала Вам подарок, – и он, опасаясь пройти дальше, поставил корзинку у входа.
  - С чего ради?
  - Мама сказала, надо прощать.
    Дядя Гоша расхохотался.
- Меня? Ты меня прощаешь?И за что же? Чучело!
- За то, что обзываетесь: я не чучело! И за обман.
- А ну-ка иди отсюда, прощальник! А не то как рассержусь!

Мальчик изо всех сил бежал обратно. И вдруг ощутил, что обиды на Гошу больше нет. "А мама была права", – подумал он.

...На следующий день Дима вышел играть с ребятами, держа большой и очень лёгкий мяч. Разыгравшись, дети не заметили, как стала портиться погода. Солнце пропало, ветер поднимал пыль струйкой верх. Они, увлечённые игрой, не замечали надвигающейся беды. Неожиданно мяч, подскочив, стал подниматься выше и выше. Появились родители. Они ещё издалека кричали:

– Быстрее по домам! По радио сообщили: буря надвигается!

Буря бушевала всю ночь и Дима не мог заснуть. Кругом страшно завывало, трещало, и казалось, что дом вот-вот развалится. Дима побежал в материнскую комнату и увидел маму, стоящую на коленях. Она подала знак рукой, чтобы он подошёл ближе и, прижав сына, продолжала молиться. Слушая её тихую молитву, сын потихоньку успокоился и, беззвучно повторяя слова, незаметно заснул.

Открыв глаза, Дима понял, что уже давно утро. Тётя, гостившая у них со вчерашнего дня, сидела за столом с чашкой кофе.

– Ну и ночка, – сказала Мила Николаевна. – Я думала, ваш дом развалится. Кругом так грохотало! Надо же, от страха я

даже молилась... И чего только от страха человек не сделает...

Тётя повернулась к сестре:

- В таком доме невозможно жить, развалюха: и зачем только ты его купила? А как теперь продашь, если во второй половине алкоголик живёт? Ты же не захочешь квартиранта выгнать? А что, если он напьётся, да заснёт с сигаретой пожар будет. И не станет твоего дома: тю-тю! Пока он совсем не спился, ищи покупателя. Может, помочь? Объявление в газету дадим, купишь другой, получше. Не хватит деньжат я подкину.
- Не беспокойся, Мила, Бог милостив и нас не оставит. А за соседа тоже не переживай: я же молюсь за него...
- Что толку? взорвалась тётя. Он что, перестал пить? Не молиться, а действовать надо. От христианства толку нет, а зачастую и наоборот. Помнишь от тебя муж ушёл, когда ты уверовала в своего Бога? Вернулся он по твоей молитве?
- Успокойся, молвила Любовь Николаевна, пододвигая сестре малиновое варенье. Она прошла к серванту и, вынув конверт, вернулась.
- Вот, письмо от мужа. Он сильно сожалеет, что ушёл. Несчастный: я говорила ему променял семью на партию. Боялся, чтобы и его не заподозрили в вере. Однако я верю, что он вернётся.
- Вот ты рассказывала, что сын твой уголь таскал, а тот гнилой человек возблагодарил его аж целым яблоком! А ты говоришь: «Простить надо и весь суд предоставить Богу». Защитника нашла там где-то, на небе... Да ещё и заставила пацана груши ему отнести?! Нет уж, сестрёнка, надо здесь искать защиту, на земле, чтобы зло было наказано!
- А зло и будет наказано, спокойно отреагировала мама, и он будет наказан, если не покается. О, Господи, прости его! А про груши поясняю, написано: «...Благословляйте врагов ваших». А Гоша даже и не враг: просто несчастный, озлобленный на всех

человек. А чтобы Диме легче было простить, необходимо было сделать подарок... И сын свободен — не будет таить обиду. А Гоша, думаю, не будет иметь покоя, пока не найдёт правильного выхода.

- А ты как думаешь? повернувшись к мальчику, спросила тётя. Надо прощать? Ну, к примеру, если бы ты был большим и сильным, и тебя бы также обманули, ты бы простил дядю Гошу?
- Я думал, что, когда буду большим, приду к нему и напомню, как он меня обманул. Но мама объяснила, что зло злом победить никогда нельзя. Она сказала: «Никогда не соглашайся со злом, но побеждай зло добром».
  - И ты в это поверил?
  - Да, ответил Дима.

Раздался стук в дверь. На пороге стоял сосед, но не качался, как обычно: он был трезв.

- Гошу завалило сегодня ночью. А я думал, нас завалит... Слава Богу, пронесло! Знаешь, я теперь думаю есть Бог! Я-то грешный и едва ли меня Бог-то услышит, а вот тебя уж точно! Наш дом старее других, однако, устоял!
- Как завалило? всплеснула
   руками хозяйка. А как же Гоша?
- У многих крыши снесло! Окна повыбиты. Но больше всего меня поразило, когда проходил мимо дома Гоши... Огромное дерево упало на дом Гоши. Крышу наполовину снесло, а потом дерево рухнуло прямо на его Мерседес, раздавило его в лепёшку... Гоша бегает и кричит: «Это он накликал! Он виноват! Чучело черномазое!» На вашего сына, значит, намекает. Сам весь чёрный, - угольто его повсюду разнесло ветром: во все окна и щели замело - стёкла повылетали: кругом всё черно, как после бомбёжки, - кричит, ругается: «Это ты накликал! Вы вместе накликали!» А чо я накликал? Вчерась утром сказал ему: «Смотри, Гошечка, накликаешь на свою головушку беду; и лучше бы тебе купить пацану велик, а то кабы крыша не поехала». Я же имел в виду его голову! «Вот возьмут твои звёздные хозяева: звёзды всякие - раки, да козероги, и наведут на тебя порчу, а большая медведица ещё и машину придавит». Он же страшно суеверный! Но откуда же я мог знать, что его крышу по-настоящему ветром снесёт?

- Ну, я пойду, но замялся: Вы вот что, Любовь Николаевна, дайте мне адресок... Ну, церкви, куда вы ходите молиться. Хочу послушать, если меня не выгонят.
- Не выгонят! радостно поддержала хозяйка. – Я Вас провожу!
  - А таких, как я, принимают?
- Бог всех любит и кто к Нему приходит, принимает. В воскресенье утром в 9 я за Вами зайду?
  - Хорошо, кивнул он головой.
- Вот видишь?! закрыв дверь, радостно воскликнула Любовь Николаевна. А ты говоришь: алкоголик... Он ещё покается, да и муж вернётся!
- Ну, не будем спешить с выводами.

появился мужчина. Это был дядя Гоша. Он вёл новенький велосипед и был очень-очень злой.

Мужчина с ненавистью смотрел на Диму. Мальчик сжался, но не побежал. Он помнил: мама говорила, что Бог силён защитить. Наконец, дядя Гоша злобно швырнул велосипед на землю:

— Это из-за тебя, чучело — и машины лишился и крышу ремонтировать надо... Велик твой. От тебя убытков... — и, круто развернувшись, быстро удалился.

Диму осенила догадка:

– Бог наказал Гошу. Он купил велик от страха, что Бог накажет ещё больше! Давайте, будем считать этот велосипед общим? – ра-



- А может, и ты пойдёшь с нами в церковь?
- Нет уж, уволь! ответила тётя. Я как-нибудь сама проживу. Без Бога.
- А жаль... Без Бога жить трудно, да и жизнь превращается в бессмыслицу. Буду молиться за тебя.
  - Молись, сколько угодно.
- ...За столом тётя обратилась к племяннику:
- Заканчивай завтракать, да пойдём на улицу – посмотрим, что ураган натворил. Заодно, если магазин работает, купим новый мяч. Сам и выберешь.
  - Ура! воскликнул Дима.

Удивляясь хаосу после бури, дошли до магазина, который, на удивление, оказался открытым, и купили новый мяч.

...Вскоре Дима снова играл с ребятами. В самый разгар игры достно воскликнул он.

- Ур-ра! хором закричали дети.
- Только я хочу съездить показать велосипед маме и рассказать, чтобы она порадовалась, и тёте, чтобы она увидела, что Бог есть!

Сворачивая, он увидел мужчину, в нерешительности стоящего у дверей их дома. На пороге дома стоял отец.

- Папа! воскликнул сын и бросился отцу на шею. Я тебя так ждал!!!
- Сынок! крепко обнимая сына, прошептал отец. Прости меня! Я больше никогда не уйду!
- Папа, я всегда верил, что ты вернёшься! Я так тебя люблю! И мама любит, она ждёт и по ночам плачет. Пойдём скорее в дом!

*Евгений Таранов,* 20.02.2009

## ? Boupoc - Otber

Возможны ли

ЧУДЕСА?

Варианты этого вопроса:

- Совместима ли вера в чудеса с научным мировоззрением?

Многие считают, что наука не допускает возможности чудес; на самом же деле, наука просто не рассматривает их, ограничиваясь изучением естественных явлений. Сверхъестественное просто оказывается вне поля зрения науки.

 Почему Бог не творит чудес сегодня?

Христиане нередко отвечают, что Бог творит чудеса и сегодня; но порой наши свидетельства о чудесах оказываются неубедительными для неверующих. Тут весь вопрос в том, что считать чудом.

— Можно увидеть чудо и не поверить в него. Два человека видят одно и то же, и один говорит: "Чудны дела Твои, Господи!", а другой: "Этого не может быть!" (к такому человеку можно отнести притчу Иисуса о семени, упавшем на дорогу — см. Матфея 13:4-19). Чудо может укрепить веру или побудить человека принять решение по вере; но чудо само по себе не является источником веры.

Если человек верит в то, что чудес не бывает, чудо его не убедит. Например, когда Иисус воскресил Лазаря из мертвых, первосвященники "...положили убить и Лазаря, потому что ради него многие из Иудеев приходили и веровали в Иисуса" (Иоанна 12:10-11). Чудо не убедило первосвященников в том, что Иисус есть Мессия (см. также Луки 16:31; Деяния 4:16-17).

Натурализм есть тоже вера – в то, что чудес не бывает, а всякое событие имеет естественное объяснение. Спор о чудесах – это спор двух различных вер, а не веры и сомнения. Поэтому

и аргументы в пользу существования чудес и в пользу натурализма следует рассматривать на равных.

Однажды мне довелось услышать такой разговор христианина и атеиста:

- Что бы Вы сочли достаточным доказательством того, что Бог есть, и что Библия правдивая книга?
- Пусть Бог покажет мне живого ангела ростом в двадцать футов!
- А что бы Вы сказали, если бы увидели ангела?
- Я бы сказал: "Мне что-то подмешали в пунш!"

Чудеса не опровергают законов природы; это просто явления иного уровня. С явлениями разного уровня мы сталкиваемся и в сфере действия естественных законов. Например, по закону Архимеда самолет должен упасть на землю — ведь он тяжелее воздуха. Но аэродинамические явления — явления иного уровня; и тяжелые машины, парящие в воздухе, давно уже стали для нас повседневностью.

Человек – не рыба и не амфибия; он не может дышать и

длительное время находиться под водой – пока не наденет акваланг. Заметьте: изобретение акваланга не сделало человека двоякодышащим, но законы биологии перекрываются действием других законов, на которых основано устройство акваланга.

Подобным образом и воскресение из мертвых невозможно в рамках естественных природных законов. Но Бог не ограничен этими рамками и может воскрешать мертвых.

Обратите внимание: законы природы отнюдь не отменяются тем, что иногда вступают в действие законы иного уровня!

Чудеса — это следствие вмешательства в природу сверхъестественного, высшего Существа. Поэтому чудеса и доказывают, что это Сверхъестественное Существо (Бог) существует. Мы вправе ожидать от сверхъестественного Бога сверхъестественных деяний, то есть чудес. Можно сказать, что сверхъестественное для человека естественно для Бога.

Если бы чудес не было, мы были бы вправе усомниться в сушествовании Бога.



### 1. Пустая гробница.

Существуют две основные теории, "объясняющие" пустую гробницу.

<u>Первая теория: ученики</u> <u>Христа украли Его тело</u>. Что можно ответить на это?

- А. Зачем было ученикам красть тело? Только что они бежали от гонителей; кража тела вызвала бы новые гонения (и вскоре после Воскресения гонения, действительно, начались). Если бы ученики ожидали, что Христос воскреснет, тогда можно было бы сказать, что у них была причина украсть тело; но они не ждали Воскресения и даже не сразу поверили в него.
- Б. Гробница охранялась (см. Матфея 27:62-66). Трудно представить себе, чтобы специально обу-

- А. Желая ускорить смерть осужденных, палачи намеревались перебить им голени. "Но, придя к Иисусу, как увидели Его уже умершим, не перебили у Него голеней..." (Иоанна 19:33). Итак, палачи (безусловно, опытные в этом вопросе) сочли Иисуса умершим.
- "...Один из воинов копьем пронзил Ему ребра, и тотчас истекла кровь и вода" (Иоанна 19:34) это, с медицинской точки зрения, безусловный признак смерти.
- Б. Прежде, чем тело Иисуса было отдано Иосифу для погребения, римский сотник засвидетельствовал смерть Иисуса перед Пилатом (Марка 15:43-45; Иоанна 19:31-38). Все, кто присутствовал при распятии, не сомневались, что Иисус умер.

Проницательные атеисты давно осознали важнейшее значение Воскресения Христа для христианства. Так, X.  $\Lambda$ . Менкен писал: "Богословие (по крайней мере, христианское богословие) именно потому и нельзя примирить с наукой, что оно основано на чуде – Воскресении Христа. Христос либо воскрес, либо не воскрес. Если Он воскрес, то христианство вполне правдоподобно; если нет, то оно становится чистейшей бессмыслицей" (Life Magazine, т.40, 20.02.1956).

Заметьте, что то же самое утверждает и апостол Павел: "...если Христос не воскрес, то вера ваша тщетна: вы еще во грехах ваших...' (1 Коринфянам 15:17). Что мы, христиане, считаем свидетельством того, что Христос воскрес из мертвых? Вот три основные группы свидетельств: 1) гробница оказалась пустой; 2) воскресший Христос являлся Своим ученикам; 3) после Воскресения в учениках Иисуса произошла коренная перемена. Давайте разберем, каким образом противники христианства обычно оспаривают эти доводы, и что можно ответить на эти возражения.

# О ЧУДЕ Воскресения

ченные стражники, которые знали, что будут наказаны смертью, если заснут или покинут свой пост, отступили бы перед робкими учениками!

- В. К входу гробницы был привален большой камень (Матфея 27:60). Из практики иудейских захоронений мы знаем, что камни, закрывающие вход в гробницу, весили не меньше тонны. Отвалить такой камень незаметно для стражников было невозможно.
- Г. Гробница была запечатана римской печатью (Матфея 27:66). Сломать печать бросить вызов властям. Того, кто это сделал, ожидала смертная казнь.
- Д. За проповедь Воскресения ученики шли на смерть (мученической смертью умерли все апостолы, кроме Иоанна). Конечно, можно умереть и за то, что окажется ложью; но здесь мы имеем другую ситуацию. Если ученики сами украли тело, то они знали, что никакого воскресения не было, что это обман. Нелепо предполагать, что люди шли на смерть во имя жульничества, которое сами же устроили!

Вторая теория (так называемая "теория обморока"): Христос не умер на кресте; Он впал в глубокий обморок, а в гробнице очнулся.

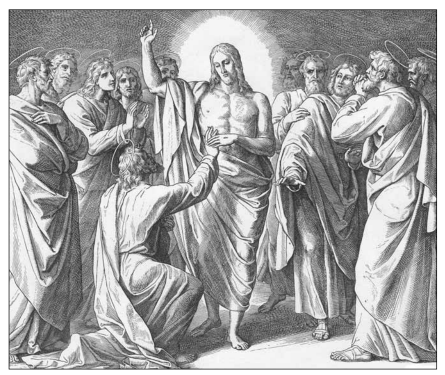
Во-первых, Христос, вне всяких сомнений, умер на кресте.

Во-вторых, если бы даже Христос не умер на кресте, Он умер бы вскоре после погребения.

А. Он был сильно избит, распят, пронзен копьем; а после этого Его не поместили в реанимацию, а положили в холодную каменную гробницу.

Б. Тело Иисуса было обвито "пеленами с благовониями, как обыкновенно погребают Иудеи" (Иоанна 19:40). Иудейская погребальная





плащаница — это примерно 50 килограммов ткани, пропитанной смолистыми благовониями. Вряд ли это способствует тому, чтобы умирающий человек пришел в себя; напротив, плащаница наверняка убила бы Иисуса, если бы Он был еще жив.

В-третьих, теория обморока требует большей веры в небывалое, чем Воскресение. Если мы допустили, что Иисус "очнулся от обморока", нам придется также допустить следующее:

- 1. Он самостоятельно освободился от погребальных пелен.
- 2. Он в одиночку отвалил камень весом больше тонны.
- 3. Он заставил отступить вооруженных стражников.
- 4. Он прошел долгий путь на пронзенных ногах.
- 5. Он нашел учеников и убедил их, что победил смерть.

## **2.** Явления Христа после Воскресения.

Первая теория: свидетели лгут; Христос никому не являлся. Что можно ответить на это?

- А. Ученики Христа многократно удостоверили свою честность; этому учил их Господь, этому учили они сами. Поэтому такая непоследовательность – честность во всём, кроме главного, – представляется невероятной.
- Б. Явления после Воскресения видели сотни свидетелей; и ни один из них не отказался от своего свидетельства. Если сотни людей

засвидетельствовали заведомую ложь, то за долгие годы кто-нибудь из них неминуемо должен был раскаяться и отречься — тем более, что именно этого добивались противники христиан.

В. Люди не идут на смерть ради заведомой лжи, которую они сами выдумали. Заметим, что до Воскресения ученики Христа не отличались мужеством.

Вторая теория: явления Христа после Воскресения — это галлюцинации. Давайте разберемся, что характерно для галлюцинаций и чем отличаются от них явления воскресшего Христа:

- 1. Человек обычно галлюцинирует в одиночку; массовые галлюцинации – редкость.
- 2. Галлюцинации повторяются в течение длительного времени; если они проходят, то постепенно: сперва становятся реже и лишь затем прекращаются полностью.
- 3. При галлюцинациях человеку представляется событие, которого он ожидает или боится, на котором сосредоточены все его мысли.
- 4. Галлюцинации обычно однообразны; человеку представляется одно и то же.

#### Что нам известно о явлениях Христа после Воскресения:

1. Иисус неоднократно (не меньше семи раз) являлся группам людей; в этих группах было от двух до пятисот человек (1 Коринфянам 15:5-7).

- 2. Иисус являлся ученикам в течение 40 дней после Воскресения; а после этого Он не являлся ни разу.
- 3. Ученики не ждали Воскресения; они были поражены им (Марка 16:8; Луки 24:37) и не верили в него (Луки 24:11; Иоанна 20:25). Более того, иногда они не сразу узнавали Христа (Луки 24:13, 31; Иоанна 20:15; 21:4).
- 4. Явления Христа весьма разнообразны: Он сопровождал учеников в пути, беседовал с ними, толковал Писание (Луки 24:15-31), ел и пил (Луки 24:30, 41-43), помогал ученикам ловить рыбу (Иоанна 21:4-8), учил и проповедовал (Мф. 28:16-20; Мк. 16:14-20; Лк. 24:36-49; Ин. 20:19-23; Деян. 1:6-8), наконец, вознесся на небеса (Мк. 16:19-20; Лк. 24:5-53; Деян. 1:9-11).

### 3. Перемена в учениках Христа.

Когда Иисус был взят под стражу, ученики оставили его. Вообще, апостолы - это люди, которые трусили (Ин. 18:15-27), хвастались (Мк. 14:29), ссорились из-за первенства (Мк. 10:35-37). Что же случилось в жизни этих людей, что изменило их настолько, что они добровольно пошли на мученическую смерть? Случилось Воскресение – Господь воскрес из мертвых. И за это они оказались готовы стоять до конца; ведь их мучители хотели от них одного: чтобы они отреклись от того, что Иисус – Сын Божий, воскресший из мертвых.

Перемену в учениках нельзя объяснить ничем, кроме Воскресения — других причин не было. Изменилась не только направленность их воли (они готовы идти в темницу, терпеть пытки, готовы умереть) — изменились их мысли и чувства. Теперь эти люди проповедуют смирение и бескорыстие, прощение и любовь к врагам.

Отвергнуть Воскресение нелегко. Тот, кто отвергает чудо Воскресения, столкнется со следующими трудностями:

1. Ему придется целиком и полностью отвергнуть все 4 Евангелия. (Обычно те, кто нападает на христианство, произвольно делят евангельские свидетельства на "достоверные" и "недостоверные".) Между тем, Евангелия написаны разными людьми в разное

время и удивительным образом утверждают одно и то же.

2. Ему придется полностью отвергнуть историческую достоверность книги Деяния Апостолов. Между тем, автор Деяний – евангелист Лука - очень дотошный историк. В книге Деяния Апостолов он ссылается на свидетелей описываемых событий - свидетели Воскресения были еще живы, иерусалимская община насчитывала тысячи людей. Историк, отвергающий достоверность Книги Деяния Апостолов, восстает против принципов собственной науки. Вот черты этой книги, которые доказывают ее историчность:

А. В этой книге при всём обилии фактического материала не

обнаружено никаких фактических ошибок (например, верно названы звания и должности римских военнослужащих, верно названы известные из светской истории личности и т. д.).

Б. В книге подробно описаны многие путешествия (например, миссионерские путешествия Павла); при этом в ней нет никаких географических ошибок.

В. Культурологических ошибок в книге тоже нет; местные обычаи (еврейские и языческие) описаны совершенно точно.

3. Тому, кто отвергает Воскресение, придется поставить под сомнение свидетельство всех новозаветных авторов, в частности, апостола Павла.

Между тем, Павел писал Первое Послание к Коринфянам, когда от Воскресения не миновало еще двадцати лет и большинство свидетелей были живы (1 Кор. 15:6). Трудно сомневаться в убежденности Павла, который, будучи первоначально противником христианства, уверовал во Христа и умер за свою веру. А он говорит: "...если Христос не воскрес, то и проповедь наша тщетна, тщетна и вера ваша. Притом мы оказались бы и лжесвидетелями о Боге, потому что свидетельствовали бы о Боге, что Он воскресил Христа, Которого Он не воскрешал..." (1 Кор. 15:14-15, 17). Всё это относится и к авторам других новозаветных посланий.

# Непізнаний великий приятель

Марсель з його чудовою околицею полудневої Франції знаний своїми садами, але колись він не був такий. То місто раніше не мало своїх власних збірників води. Воду туди мали приводити каналами здалека.

Ще перед тим проживав у Марселі чоловік по йменню Гізон. Він був дуже зайнятий чоловік і, здавалося, копичив гроші всіма способами. Одіж його була завжди стара, а їжа дешева. Був він самітний, жив, як аскет. Всі мали його за великого скупаря, хоч був він чесний і вірний у відносинах з людьми, але все ж його не любили, навіть нехтували ним. Діти на вулицях глузували з нього, та рідко коли він звертав на те увагу. Відповіді його були ввічливі та стримані в тоні.

Отак минали дні за днями та роки за роками. Гізон посивів, зігнувся й помер у вісімдесят років. Після його смерті виявилось, що він заощадив у сріблі та золоті біля 200 000 доларів, а в його тестаменті були отакі слова:

"Колись я був дуже бідний і бачив, що люди Марселя дуже страждали, не маючи досить чистої води для пиття. Не маючи родини, я присвятив життя своє, щоб заощадити досить грошей для побудування будівель та проведення чистої води до Марселя, щоб і найбідніші люди мали досить її для пиття".

Жив без приятелів, в пониженні і самовідреченні своє життя Гізон! Але жив він з шляхетною метою на користь тим, які не розуміли його та недобре відносились до нього.

...Жив колись інший Син Людський у Палестині, понижений та відкинений людьми. Його життя також було життям добровільної бідності до краю, навіть не було, де прихилити Йому голови. "Хоч Він багатий був, але збіднів ради вас, щоб через бідність Його ви збагатились..." (2 Коринтян 8:9).

Таке негарне було відношення до Цього тихого та смирного Сина Людського, що противники кричали: "Розіпни! Розіпни Його!"

Відмовившись від влади Своєї, Він дав Себе в злі руки, щоб розп'яли Його на хресті й умер Він за світ цей. Ті, що біля хреста стояли, глузували з Нього, хитаючи головами. Дивилися й робили дивовисько з Нього (Ісаї 22:7, 13, 17). Відданий Він за переступи наші й воскрес для оправдання нашого (Римлян 4:25).

Гізонів тестамент подарував воду всім бідним Марселя, але Господь Ісус Христос придбав смертю Своєю для всякої людини, чоловіка, жінки чи дитини, невичерпаний запас ВОДИ ЖИВОЇ, як тільки вони прийдуть до Нього та й побажають пити із джерела Життя. Вічність не вичерпає тих запасів

Вічна Скеле, дай мені знайти захист у тобі, Кров з водою, що за нас на Голгофі пролилась, Це лік певний на мій гріх, найпевніший з ліків всіх.

Самовідречення Гізона не можна порівняти до великої ціни Господа Ісуса, що Він її заплатив за нас. Води Життя течуть ще й сьогодні, і ми вільно можемо пити, без платні чи срібла (Ісаї 55:1). "Хто прагне, хай прийде до вод. Коли прагне хто з вас, — нехай прийде до Мене й п'є!" (Івана 7:37), — говорить Господь. "А хто вірує в Мене, ніколи не буде прагнути" (Івана 6:35).

"*Хто хоче, хай воду життя* бере дармо!" (Об'явлення 22:17).





# KPU34 HE 540E!

В залежності від пунктуаційного знаку в кінці речення, зміст речення змінюється. Ми отримаємо запитальне (Кризи не буде?), окличне (Кризи не буде!) або заперечне (Кризи не буде) речення.

Пунктуаційні знаки кожна людина розставляє самостійно. Тому для одних людей слово «криза» звучить жахливо, а для інших як звичайне слово. Але незалежно, з якою інтонацією, це слово ми чуємо кожного дня, і все з більшою швидкістю воно передається із уст в уста. Всі засоби масової інформації ніби змовилися і несуть негативні новини. Прокинувся пересічний громадянин України, не встиг Богу подякувати в молитві, як із "чорного ящика" понеслися паралізуючі новини. Газова криза, політична криза, економічна криза... Долар росте, гривня знецінюється. Криза, криза, криза... А що далі?

Замість того, щоб Слово Боже почитати, чоловік зривається з ліжка і біжить продукти закупляти. По дорозі іще десятьом, які не встигли інформатора з екрану послухати, негативну інформацію посіє. А слово має дію, говорить Біблія. "Смерть та життя— у владі язика, хто ж кохає його, його плід поїдає" (Приповісті 18:21), — так сказав мудрий Соломон. Тому те, що сіємо, те й пожинаємо. Що пожинаємо, тим і харчуємося.

"Але як може бути, що кризи не буде?" – з зацікавленням запитає кожен читач. Адже це стосується не тільки України! І Америка страждає, і Європа потерпає, і Росія відчуває... Так, але це наслідки посіву безбожності. Хтось каже, що декілька можновладних мужів все це розіграли. І вже можуть їх імена розголосити.

Але не забуваймо, що є Один, Який має всю владу на небі та на землі, ім'я Йому — Ісус Христос. Тому важливо знати, що говорить Він. Адже останнє слово за Ним. А Він сонечко дає і для злих, і для добрих. Дощиком поливає і грішних, і праведних. Здоров'я від Нього, життя Він забезпечує, та й не тільки речами, нам не доступними. Але для всяких

повсякденних справ благословіння приходить з неба.

А якщо воно не приходить? Тоді і наступає криза. Але сперш приходить духовна криза, яка породжує і всі наступні. Ісус Христос сказав: "Шукайте найперше Царства Божого та правди його, а решта — вам додасться" (Матвія 6:33). В більшості людей — навпаки. Все, крім Божого Царства. Як гроші є, то вирішиться і питання Царства, — так, на превеликий жаль, багато людей думають. Тому і втрачають мільйони і мільярди.

В своїх приповістках Соломон написав: "Не мордуйся, щоб мати багатство, - відступися від думки своєї про це, - свої очі ти звернеш на нього, - й нема вже його: бо конче змайструє воно крила, і полетить, мов орел той, до неба..." (Приповісті 23:4). Зрозуміло, коли людина прожила життя, займалася чесним бізнесом чи отримала спадщину – така людина, яка пройшла довгий шлях важкої праці, розуміє ближнього свого. А багатство, яке набулося нечесним шляхом, шляхом беззаконня, приводить до краху, депресій, самогубств та самознищення.

Пророк Єремія в 17:11 говорить так: *"Куропатва висиджує* 

яйця, яких не принесла, — це той, хто багатство набув, та неправдою: він покине його в половині днів своїх, і стане безумним при своєму кінці..." Здається, ми трохи відійшли від теми кризи, а подалися в багатство? Ні. Адже основна проблема кризи, про яку говорять люди, це втрата багатства. Ось тому і збільшилось пацієнтів у психологів, віщунів, ворожок і, дякуючи Богу, в священнослужителів.

Але правильну консультацію та пораду можуть дати лише останні. Бо саме вони звертають увагу людей на спорожнілу душу та духовну кризу. В більшості люди Бога згадують, коли проблема, хвороба, чи нещастя, і то з якою ціллю? А в повсякденному житті богом багатьох людей є їх шлунок, мамона та слава. Ось тому приходить криза в життя людей, які не живуть згідно з Божим Законом.

Так, криза торкається всього суспільства, людей з різним статусом. Але той, хто не мав мільйона, що втратив? А той, хто втратив спілкування з Живим Богом, що допоможе йому мільйон? Лише Господь Всемогутній сильний допомогти кожній людині, яка звертається до Нього та живе в постійному спілкуванні з Ним.

В цьому ж розділі, з 5 по 8 вірші, пророк Єремія говорить: "Проклятий той муж, що надію кладе на людину, і робить раменом своїм слабу плоть, а від Господа серце його відступає! І він буде, як голий той кущ у степу, і не побачить, щоб добре прийшло, і він пробуватиме в краї сухому в пустині, у краї солоному та незамешканому... Благословенний

той муж, що покладається на Господа, що Господь — то надія його! І він буде, як дерево те, над водою посаджене, що над потоком пускає коріння своє, і не боїться, як прийде спекота, — і його

листя зелене, і в році посухи не буде журитись, і не перестане приносити плоду!"

Тому, повертаючись до заголовку, знову наголошую: "Кризи не буде!" Як не буде? Не буде для того, хто надіється на Господа всім

своїм серцем. Адже Ісус Христос сказав: "Отож не журіться, кажучи: Що ми будемо їсти, чи: Що будемо пити, або: У що зодягнемось? Бож усього того погани шукають; але знає Отець ваш Небесний, що всього того

вам потрібно" (Матвія 6:31-32).

Отож прийшло термінове повідомлення від Всемогутнього Бога: "Кризи не буде". Хто знає Його, той чує голос Його та розуміє Його. А псалмопівець Давид

"Благословенний той муж, що покладається на Господа, що Господь – то надія його! І він буде, як дерево те, над водою посаджене, що над потоком пускає коріння своє, і не боїться, як прийде спекота, – і його листя зелене, і в році посухи не буде журитись, і не перестане приносити плоду!"

говорить: "Я був молодий і постарівся, та не бачив я праведного, щоб опущений був, ні нащадків його, щоб хліба просили" (Псалом 36:25). Якщо ти довірив своє життя Богу, Він піклується про тебе. Він не змінився — Він не людина,

яка каже слово, а не відповідає за нього. Він є твій Всемогутній Бог. Не бійся, не жахайся того, що приходить на рід безбожний. Для тебе чудова, радісна новина: "Криза не для тебе!"

Для тих, хто боїться кризи, чи вже переживає її на власній шкірі, є також порада. Наверніться до Господа всім своїм серцем, а Він сильний врятувати від усяких криз та катастроф.

А психологи ра-

дять: "Не повторюйте це негатив-

не слово, яке приносить більше шкоди, ніж сама криза".

Володимир Кузьмич



# "Не для мене..."

"Без грошей і без платні…" Отака передумова, за якою Господь пропонує людям дар вічного життя. Але як мало людей беруть той дарунок за такою умовою! Хоч вона чудова і легка.

Один милосердний чоловік часто посилав у дарунок бідним людям вугілля в зиму. Добросердечний чоловік радів з того, що діточки грілися в стужу, або старенькі люди дякували Богу за теплу хату. Отож, піде він на вугільний склад та й замовить на такі й такі адреси трохи вугілля, але не виявляв він імення своє, від кого саме той дарунок таким людям приходив.

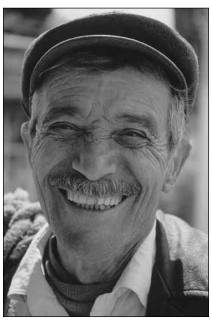
Одного разу під'їхав чоловік з вугіллям до старенького покривленого будинку і постукав до дверей. Вийшов дідусь, що жив там, і дивиться. А чоловік той говорить, що це вугілля для нього.

- А від кого ж це? дідусь спитався.
- Не знаю, дідусю. Якийсь добрий чоловік звелів привезти вам і заплатив видатки, ймення його не знаю.
- Ні, це, певно, помилка... Це не для мене... Відмовляється дідусь. У мене нема таких приятелів, щоб... такий дарунок послали! Дякую Вам, але прийняти не можу. Везіть,

куди хочете, – і зачинив двері.

Здивований робітник уїхав. Другого дня він привозив вугілля до іншого убогого дому та й дістав таку ж відповідь:

Ні, це помилка, не для нас це...



Тоді робітник вийняв бланк з числом хати, куди привіз.

- Так, це наша адреса, але я боюсь, що це помилка...
- Ніякої тут помилки немає! Вчора один відмовився подібно вам, я вугілля полишу тут. Це дарунок від одного доброго чоловіка.

Врешті зо страхом бідак погодився прийнять дарунок від невідомого. Далі робітник везе вугілля до третьої хати. Виходить жінка й дивується:

- Для мене? То не може бути...
- Ось, Ваше число на картці...
- Так, правильно... Господи, який Ти добрий! Останній кусочок вугілля догорає в печі. І саме тепер Ти послав мені такий дарунок!

І біжить та жінка до тихого куточку хатини своєї та й дякує Господові. Візник же їде додому та й думає, що зустрів найрозумнішу жінку, а інші були вперті й невіруючі, прямо нерозумні люди.

Дійсно, скільки таких нерозумних людей є на цьому світі! Бог віддав Сина Свого, "аби всякий віруючий в Нього не загинув, але мав життя вічне". За вугілля заплатив добрий серцем чоловік, а за гріхи наші постраждав Господь Ісус, заплатив борги наші ціною дорогоцінної крови Своєї (1 Тимофію 2:6).

Однак, багато людей відмовляються від того чудового дарунку. Кажуть, то не для нас.

Шановний читачу, "коли б ти знав дар Божий" (Івана 4:14) та й прийняв Ісуса, як Спасителя свого, то сказав би тоді: "Дяка Богові за невимовний дар Його!" (2 Коринтян 9:15).



#### Из памяти не выбросишь

Родился я в 1958-м в Красноярске. Родного отца не помню, родители развелись, когда мне было 4 года. Мать сошлась с человеком, о котором память хранит невыразимую боль: о его пьяных куражах, скандалах и ежедневном мордовании матери. Перепадало и мне, но в этом Бог ему судья простил я ему, ныне покойному (он попал под машину в 1988-м).

Рос я и воспитывался на улице. Учением в школе себя особо не обременял. И с с высоко поднятой головой нес славу заводилы, острого на язык балагура, шутника и хулигана. Не прочь был выпить и подраться, рано стал курить. Весь "джентльменский" набор дворового авторитета налицо, и я его поддерживал, как мог. Внутри же меня жил легко ранимый, застенчивый мечтатель.

### Поэт или убийца?

В детстве я очень много читал книг. Меня не интересовали книги моего возраста и вкусы сверстников. Более всего я отдавал предпочтение мемуарам военных лет, публицистике, журнальным очеркам. Лет с 11-12 я уже смотрел на мир не через розовые очки детской наивности, а с болью в сердце видел лишь декларирование правды и власть отъявленной лжи. Врали все, без исключения - учили правде, а сами врали, врали, врали...

По природе своей я был мечтатель, философ и чуточку поэт.

Постепенно взрослел, но суть не менялась. Моя оболочка всё глубже вязла в грязи, а душа умывалась слезами. Лет в 25, находясь в заключении по первому сроку, я вдохновенно вопрошал в никуда: кто я? Поэт или убийца? И почему во мне всё это роднится: «поэта широчайшая душа и горькая преступника стезя»? Но это в 25. А к 16-ти годам я уже имел богатый опыт задержаний и ночевок в милиции за пьянки, драки, хулиганство. Много раз меня штрафовали. Однако Бог миловал, в тюрьму я по малолетству не попал.

#### Плоды отверженности

В то время в семье у нас родились сестренка и братишка. Разрыв в общении и взаимопонимании с матерью стал еще разительней и заметней. Даже официально все они были на фамилии отчима - Тереховы, а я, по настоянию бабушки – надежды моей и защиты – остался на фамилии родного отца – Бондарчук.

В 16 лет пошел на работу. Работал монтером телефонов. Пить стал больше, от безысходности и внутреннего одиночества. В день 17-тилетия, окончательно запутавшись в себе, я, пьяный, выбросился с балкона 4-го этажа нашей квартиры. И в этот раз Бог сохранил меня. И снега-то особо не было в тот год, и упал я не в сугроб, тем не менее, не пострадал, можно сказать, вообще. Незначительный перелом одной

из костей таза с месяц причинял мне неудобство в ходьбе, и только. Чудо, одним словом.

СЕРДЦЕ

#### Первое преступление

В 19 лет меня призвали в армию. Полгода отслужил - отучился в школе авиамехаников в г. Рубцовске. Школу окончил на отлично. Технику я с детства люблю, хлебом не корми - дай в мазутном чреве покопаться. По окончании учебки направили меня в боевой авиаполк в небольшой городок г. Чиргик (от Ташкента километров 30). Там и совершил я свое первое преступление, бессмысленное и страшное. Ночью, 18 января (опять же в день рождения), отмечая 20-тилетие, я, естественно, выпил, и всколыхнулись все обиды и унижения, и убил я обидчика. За что? Вопрос простой и твердый, а вот ответ... И если раньше, до моего обращения к Христу, я хоть чем-то мог себя оправдать, то сейчас – только раскаяние, полное и искреннее.

Но это сейчас, а тогда молодой, полный сил, и еще более полный гордыни и амбиций, я столкнулся с откровенным моральным и физическим унижением старослужащими молодых, т.е. солдат первого года службы. На заре перестройки эта тема бурно обсуждалась во всех средствах информации. В перестройку подобные дела гремели, тема смаковалась. Ну а в мое время у нас, в СССР, "не было" наркомании, проституции и еще много чего не фигурировало в статьях Уголовного Кодекса, также не было и "неуставных взаимоотношений военнослужащих".

#### Жизненный круговорот

Словом, Военный трибунал учел мою молодость, и дали мне 15 лет усиленного режима. В 1987 г. я попал под амнистию, и в 32 года, с туберкулезом легких, освободился.

Год прошел в легкой эйфории, я дышал и упивался свободой, но через год прозрел своим тогдашним извращенным умом, и радужная пелена сменилась паутиной мыслей серой безысходности. Казалось, жизнь прошла: ни кола, ни двора, гол, как сокол. Работал, но что значит средняя зарплата для неуемной потребности наверстать упущенное?

Друзья, вернее, собутыльники, и водка, как всегда, по дьявольскому научению, оказались рядом. Я запил, уволился с работы, стал воровать (чего за мной ранее не водилось, несмотря на образ жизни). Исход закономерен – 4 года строгого режима. Сел в 1992-м, отсидел полностью. В 1994 году чудом выкарабкался, думал – всё, не выжи-

ву, настолько силен был туберкулезный процесс. У меня уж и ноги опухли, это 100% показатель летального исхода. Выжил, слава Богу!

В 1996 освободился, вышел в январе, а в конце марта опять выбросился с балкона — всё тот же 4-й этаж, но на сей раз — осколочный перелом правого бедра, 5 месяцев в

гипсовом корсете. В конце августа снял гипс, но за время бессильного лежания не заметил, как опять начался процесс в легких, и в октябре в тяжелом состоянии меня положили в тубдиспансер.

В феврале 1997-го я снова совершил преступление — бессмысленное, страшное, необъяснимое. Но меня и тогда не приговорили к смертной казни, а дали 15 лет особого режима, из которых 4,5 года я уже отсидел. Вот так я жил до того дня, пока не услышал, как Господь стучит в мое сердце. "Се, стою у двери и стучу: если кто услышит голос Мой и отворит дверь, войду к нему и буду вечерять с ним, и он со Мною" (Откровение 3:20).

#### От власти тьмы – к свету

Покаялся в октябре 1999-го. Душевное состояние мое к тому

моменту вошло в такую кромешную тьму, что я однажды от безысходности решил совершить массовое убийство. В одну из ночей, будучи готовым к этому, я в ладном строю привычных мыслей услышал ясный призыв: "Остановись". Будто в знойный день, меня, сомлевшего от жары, окатили потоком студеной воды. Мгновенно, я как бы оглянулся и... ничего не увидел!

Прожив 41 год, позади ничего не имел: я не был женат, и даже не сожительствовал ни с одной женщиной. Мгновенья порочных связей канули в пьяном угаре... Я не держал на руках свое дитя, не построил дом, ничего, кроме груза тяжких воспоминаний и угрызений совести. Я взглянул вперед и увидел проблески надежды. И вот тогда из сердца у меня вырвался вопль о спасении. Я совершен-

но отчетливо услышал призыв Иисуса Христа к покаянию.

#### Радость познания Бога

Месяца за 4 до того я сблизился в общении с верующими. В зоне в то время была община баптистов. Не во всех я видел веру, но один 25-тилетний паренек привлек меня светом своей нелицемерной веры. С его помощью я много узнал и о Христе, и о себе самом. После бесед с Олегом я размышлял о Слове Божьем и оттаивал душой и сердцем, и тогда прозвучал призыв Господень к покаянию. Я сделал шаг веры широко и размашисто, без оглядки и сомнений. Я знал, что нужно молиться, но не знал, что и как говорить, т.к. молитва виделась мне стройным рядом ритуальных слов, произносимых чинно, нараспев.

В ту ночь я говорил, избавляясь от тяжкого груза жестоких поступков и мыслей, как ребенок, плакал. Слезы шли неудержимым потоком. Просил прощения, совершенно не обдумывая и не выстраивая ход мыслей. Всё, словно пена вскипающего молока, поднималось из тайных глубин души и сердца, всё мое живое естество отторгало инородное тело греха. На рассвете я умолк в утомленном забытьи. Не знаю, сколько минут я был расслаблен, легок и чист.

Очнулся, когда солнце уже встало. Был свеж и бодр, переполнен радостью. Иисус принял меня!!! Он вошел в мое сердце Господом и Спасителем. В том кратком забытьи я видел сон-видение. Сначала необъятное искристо-белое полотно, которое отдалялась и уменьшалась, в то же время приближалось, приобретая форму и очертания большой

толстой книги. И когда она оказалась передо мной, книга эта была раскрыта на первой странице, и страница эта была чистой.

### Ростки новой жизни

Так я начал по воле Божьей новую жизнь, получив по милости и благодати Его возрождение. Таким же бурным,

как покаяние, была моя жажда к Библии. Через неделю я бросил курить, сквернословить, вышел из прежнего круга общения. После операции был признан практически здоровым и трудоспособным и направлен в лагерь особого режима, где сейчас и нахожусь. Побуждения мои, рвение и жажда познания премудрости Божьей, призывают к действиям. Дух Святой руководит мной, и я во всём полагаюсь на волю Божью. Практически полностью я оставил мир, его заботы и "понятия", и руководство мира сего не влияют на мои поступки и суждения. Разительные перемены, произведенные во мне Духом Святым, очевидны, за что славлю Бога Отца нашего во имя Иисуса Христа!

Леонид Бондарчук



Это произошло в Полтаве весной 1948 года. В автобус вошли мальчик и женщина. Они были в потрепанных пальтишках, в старой обуви; на мальчугане — большая старая кепка. Ему было лет девять-десять. Возраст женщины определить было нелегко. Маленькая, худенькая, с печальным взглядом больших серых глаз, она выглядела почти старой и в то же время казалась еще сравнительно молодой.

Войдя в автобус, новые пассажиры положили у своих ног узелочки. Женщина повернулась к окну и зашевелила губами. Она молилась. Она всегда молилась.

Увидев новых пассажиров, кондуктор прикрикнула:

 С передней площадки... передавайте на билеты!

Женщина наклонилась к мальчику и что-то тихо сказала ему. Он кивнул в

знак согласия головой, и вскоре его серая кепка вынырнула возле кондуктора.

– Тетенька, а, тетенька! Подвезите нас, пожалуйста, бесплатно, а то у нас всего 20 копеек осталось, а мама больна, ей идти трудно. А Бог Вам воздаст, Он добрый!

Полтавчане – народ гостеприимный, поэтому многим показалось странным, когда кондуктор недовольно вскрикнула:

– Вот еще, святоши! Много вас тут таких шляется. Платите, а то высажу!

Мальчик хотел было идти, но сидевший рядом майор протянул трешку кондуктору:

# BEIMOAMAA

- Дайте два билета!
- Спасибо, дяденька! поблагодарил мальчик и хотел бежать к матери, но майор осторожно взял его за рукав:
  - Откуда ты, мальчик?
  - Мы из эвакуации.
  - Ты здесь с мамой только?
- Папу моего убили. Он еще в начале войны ушел на фронт. А бабушка умерла. Теперь мы к маминой знакомой, к сестре по вере, елем.

Рядом с майором сидела красивая брюнетка:

– Ну что ты пристал к мальчику, Виктор? Его мать ждет, пусть идет...

Но майору почему-то не хотелось отпускать мальчика, он ему понравился. Майор продолжал расспрашивать:

- А сколько тебе лет?
- Девять.



- Девять? переспросил майор, и на лбу его выделились морщинки. А звать тебя как?
  - Сережей.
- Сережей?! майор будто решал какую-то трудную задачу...
   Потом проглотил подступивший к горлу комок и еле слышно спросил:
  - А твою мать звать Любой?
- Да! обрадовался мальчик.– А Вы откуда знаете?

Майор не ответил. Он взял мальчика за руку и сказал:

 Ну, сынок, веди меня к своей маме.

Женщина по-прежнему смотрела в окно и беззвучно, одними губами молилась. Она всегда молилась...

- Мама! позвал мальчик. А я взял билеты.
- Билеты? женщина повернулась. Ее и без того бледное лицо побледнело еще сильнее. Она почти с ужасом смотрела на майора.
- Люба, Любушка, милая, родная! – бросился к ней майор.
- Виктор, что это значит? подскочила к нему брюнетка.

Но майор не обращал на нее внимания. Он наклонился к женщине и что-то тихо говорил ей. Та была просто потрясена встречей. Укоренившееся в течение страшных лет сознание, что муж пропал безвозвратно, вытравило из ее души всякую надежду. Даже на Божье чудо. Но Он совершил его! Перед ней стоял живой, Богом данный, ее Виктор!

Автобус уже три раза останавливался, но никто не выходил, – всем хотелось знать, чем

- всё это кончится. Мальчик в недоумении смотрел то на майора, то на мать, не понимая, что происходит. Тогда майор взял его на руки:
- Понимаешь, я твой отец! Понимаешь? Отец!
- Ты мой папка?! Разве тебя не убили? Это мама тебя вымолила... Вымолила! Живой! Папа, папка!..

По лицу женщины текли слезы; она и теперь молилась, благодарно мо-

лилась Тому, Кто совершил в ее жизни это великое чудо. Она всегда молилась...

Наконец, майор опустил мальчика и взял на руки ее. Пораженные происшедшим, пассажиры расступились, и трое счастливых вышли из автобуса.

- ...Всякий раз, когда мне говорят, что Бога нет и любви нет, что всё это выдумки писателей и тех, кому это выгодно, мне хочется крикнуть на весь мир:
- Да нет же, Бог есть и будет вечно! Но нужно верить, любить и молиться, как эта женщина, и Он воздаст. Как воздал этой маленькой, худенькой женщине.

Нина Глушич

Рассказ о блудном сыне – один из главных библейских сюжетов. Он говорит не о религии, а о жизни, какой она счастью, не безнадежной.

# есть и какой могла бы стать. Эта притча о судьбе человека, судьбе трагичной, но, к

Молодой человек почувствовал себя взрослым и захотел попробовать вкус свободной и рискованной жизни. Он махнул отцу рукой: «Пока, старик», - взял часть наследства и пошел на огни больших городов, на запах ресторанов и смех веселых компаний.

Деньги кончились быстро, и так же скоро разбежались друзья. В жестоком мире бедный одиночка оказался в обществе свиней. Он почти было привык к беспросветной и зловонной жизни, когда вдруг внутри кольнуло и защемило воспоминание о доме.

Ни один человек по жизни не чувствует себя дома. Ни один человек не свободен от угрызений совести и мучений вины. Ни один человек не отказался бы от возможности вернуться в ключевой момент и исправить свою жизнь. Если вы чувствуете солидарность с этими тезисами, значит, притча о блудном сыне – притча о нас.

Я всегда чувствовал себя временным гостем в этой жизни. Чувства одиночества, заброшенности, отчуждения, свидетельствуют о нездешности человека, его природе не от мира. Человек проходит жизнь, как странник свершает путь, возвращаясь в конце домой, к порогу и очагу.

То, что мы называем жизнью, на самом деле лишь скитания в неприкаянности и бесцельности. Настоящая жизнь – с Богом, в контакте с Отцом и Господином

Вселенной, когда «все дома». Но мы ушли из Его дома и живем в мире без Него, в опустевшей и безбожной реальности.

Один из моих любимых в детстве героев фантастических романов говорил так: «Разве мог я довольствоваться земной жизнью, зная, какая богатая и захватывающая жизнь среди звезд?» Пока мы помним о доме и Отце. свиное корыто будет тесным. Я читал у Максима Горького, что «Рожденный ползать летать не может», и возмущался всем естеством против этой обреченности. Поэтому всегда пытался, как поет группа Крематорий, «Найти дверь в мир, полный любви». Найти ту дверь, тот путь, через которые можно вернуться домой, к Отцу, к себе.

Фигура отца в притче очень символическая. Это не просто отец семьи, а хозяин дома. Он создал мир, в котором ребенок родился и вырос, сделал первые шаги. Возможно, этот домашний мир надоедал своим однообразием, но был безопасен и уютен.

Решение молодого человека покинуть дом и уйти в никуда было ошибочным. Вместо того чтобы тратить себя на опасные и временные удовольствия, которые не насыщают и лишь разжигают страсть, не стоит ли посвятить себя честному труду и благочестивой жизни? Тогда достаток не будет пущен на пропой, а имение с

молотка. Тогда можно будет пожинать добрые плоды своего труда, радоваться благополучию семьи, помогать нуждающимся.

Мы знаем, как приятен, сладок грех в начале, и как горьки его последствия. Всем знакомы чувство свободы, зов неизвестных жизненных дорог, экзотический вкус запретных плодов, азарт опасной игры, пьянящий риск. Но знаем ли мы естественную радость быть верным себе, мужество говорить «нет» искушениям, одобрение совести, спокойствие сердца?

Человек может опуститься до уровня свиньи и лишиться дара речи, но его душа будет тосковать по дому. Высокое происхождение человека отличает его от животных. «Не царям пить вино и не князьям сикеру». Человек предназначен быть наследником Божьего мира, его управителем, а не рабом низких страстей и приземленных удовольствий.

Блудный сын – рассказ о жизненной судьбе каждого человека. О том, откуда мы ушли, как мы здесь оказались и как отсюда выбраться.

Мы ушли от Бога, чтобы жить, как хотим, строить свою судьбу и придумать свою игру. Мы живем до тех пор, пока есть то, что взяли из дома. Со временем всё заканчивается - деньги, красота, авторитет, здоровье. Без Бога можно только тратить.

Не важно, как красиво ты живешь и сколько ты тратишь. Скоро или не очень, но ты окажешься банкротом — это вопрос времени.

Главная интрига притчи не в том, как далеко ты уйдешь, но в том, сможешь ли ты вернуться.

В мире опасных приключений и злого хаоса Отцовский дом единственное надежное место для уставшего бродяги. Достоевский высказал устами несчастного Мармеладова, чиновника «с отекшими от постоянного пьянства веками», отчаяние потерявшегося человека: «Понимаете ли Вы, милостивый государь, что значит, когда некуда больше идти... Коли не к кому, коли идти больше некуда! Ведь надобно же, чтобы всякому человеку хоть куда-нибудь можно было пойти...» Мармеладов пришел

в трактир, потому что в тесной квартире его ждали больная жена и голодные дети, которым нечего было сказать, нечего было дать. Ошибки блужданий ставят под удар не только нас самих, но и наших родных, близких людей. Тем непоправимее кажется горе, страшнее обреченность судьбы.

Мы живем в мире без Бога. Мы сами выбрали такой мир, зашли в этот тупик. Но при этом обвиняем Бога, что Он молчит, не дает нам больше денег на праздник и похмелье. Мы требуем продолжения банкета и ругаем справедливого Бога. Но Бог не отрекался от нас и ждет нашего решения, когда мы придем в себя и вернемся. Отец сидит у порога и всматривается

подслеповатыми глазами в пыльную дорогу, не идет ли сын.

Дело за нами – когда мы поймем, что «праздник» нас убивает, что настоящий праздник – в отцовском доме. Да и не о празднике речь. Речь о нас самих. Мы можем быть собой лишь рядом с Отцом, примирившись с Ним, порвав с греховным прошлым и вновь заняв свое достойное место в Его доме.

Дверь Божьего дома открыта. Когда некуда больше идти, вспомни

об этом. Какими бы путями ты ни шел, пусть твоя дорога закончится дома.



Михаил Черенков





В Библии, как в зеркале, мы можем увидеть себя глазами Бога

Предлагаем Вам посетить встречи поклонения Богу:

ГРЕХ разделяет с Богом, тянет душу от Небес в ад...

СПАСЕНИЕ в прощении Богом грехов через твое покаяние и обращение к Господу!

