

#### Читайте в номере:

| Молиться Писанием Э. Люцер                               |    |  |
|----------------------------------------------------------|----|--|
| Больше всего хранимого В. А. Якимцев                     | 7  |  |
| Препятствия в молитве Р. А. Торрей                       | 9  |  |
| Осторожно: ловушка!                                      | 17 |  |
| Загадки прошлого Г. Р. Брандт                            | 18 |  |
| Дарья Васильевна А. Щербина                              | 22 |  |
| Божьи ответы В. М. Журавлев                              | 23 |  |
| Сила Света К. Сотник                                     | 24 |  |
| Больше, чем он ожидал украсть                            | 25 |  |
| Мороженое Л. В. Меньшова                                 | 26 |  |
| Прожила я много лет на свете (стих) Л.В.Меньшова         |    |  |
| В поисках своего места Е. Пронин                         |    |  |
| Сила Евангелия и рука помощи                             |    |  |
| «Не о себе только каждый заботься, но каждый и о других» | 34 |  |
| Ожидание Т. Комарницкая                                  | 35 |  |
| «Ожидание» дольше, чем «ждать» (стих) Т. Комарницкая     | 35 |  |
| Кафедра и любовь Ю. Сипко                                |    |  |

## Свет Свангелия

#### № 5 (141) сентябрь-октябрь 2020

5 когда молишься, не будь, как лицемеры, которые любят в синагогах и на углах улиц, останавливаясь, молиться, чтобы показаться перед людьми...

6 Ты же, когда молишься, войди в комнату твою и, затворив дверь твою, помолись Отцу твоему, Который втайне; и Отец твой, видящий тайное, воздаст тебе явно.

 $^{7}$  A молясь, не говорите лишнего...

8...ибо знает Отец ваш, в чем вы имеете нужду, прежде вашего прошения у Него.

9 Молитесь же так: Отче наш, сущий на небесах! да святится имя Твое;

10 да приидет Царствие Твое; да будет воля Твоя и на земле, как на небе;

11 хлеб наш насущный дай нам на сей день;

12 и прости нам долги наши, как и мы прощаем должникам нашим;

13 и не введи нас в искушение, но избавь нас от лукавого. Ибо Твое есть Царство и сила и слава во веки. Аминь.

Матф. 6:5-13

Ответственный за печать Дмитрий Волошенюк

© Все права закреплены за Богом. Используйте, копируйте и распространяйте все материалы из этого издания для исполнения повеления Христа:

"Идите по всему миру и проповедуйте Евангелие. Кто будет веровать и креститься, спасен будет; а кто не будет веровать, осужден будет" Марка 16:15-16

Предыдущие журналы можете читать по адресу: http://lightofthegospel.com/?page\_id=1523



о время встречи друг поделился со мной сильнейшими испытаниями, через которые он сейчас проходит. Я помолился за него прямо на месте; но позднее меня осенило, что я мог бы сделать для него - я мог бы помолиться за него словами, которыми начинается книга Иакова: «С великой радостью принимайте, братия мои, когда впадаете в различные искушения»! Например: «О, Господь! Молю Тебя, дай моему другу понимание, что испытание его веры производит терпение, и позволь этому терпению возыметь совершенное действие, чтобы мы были совершенны во всей полноте, без всякого недостатка. Даруй ему мудрость во всех его путях». Это всего лишь молитва Божьим Словом. Я не произношу просто: «Господи, благослови его». Я молюсь немного иначе, потому что Слово Божие изобилует слова-

ми для множества вариантов молитв или прославления Бога – стоит только поискать.

Возможно, я излагаю материал достаточно обширно; но я привожу эти примеры с определенной целью, чтобы в ваших умах отпечаталась мысль, которую я хочу до вас донести, и которая способна изменить вашу жизнь. Позвольте дать вам некоторые советы для вашего преобразования, которые помогут закрепить услышанное. Ведь молитва словами Священного Писания есть молитва в соответствии с Божьей волей и Божьими мыслями – поэтому вы оказываетесь на Божьей стороне.

Утром, спускаясь по лестнице, я столкнулся с одним из хористов церкви. Всякий раз, когда я его встречаю, я спрашиваю, пребывает ли он в Боге? И он отвечает: «Да!» У

меня есть основание верить ему, и я всего лишь проверяю. Но давайте представим, что я спросил бы вас, пребываете ли вы в Боге? Допустим, у вас близкие отношения с Богом, но при этом вы отвечаете: «Ну, знаете ли, погода этой зимой не такая плохая, как в прошлом году, но все же, думаю, будут еще холода». - «Понятно. Но пребываете ли в Боге?» – «Знаете, я не считаю, что президент поступил правильно, приняв определенные решения». -«Допустим. Но пребываете ли вы в Боге?» – «У меня были проблемы со спиной, и мне так и не удалось найти успешного лечения»...

Думаю, иногда наши молитвы напоминают нечто подобное. Существует разница, несоответствие между тем, о чем мы думаем, что хотим – и тем, чего желает Господь. Господь говорит, что Он желает для

нас самого лучшего, но Он также желает близкого общения с нами. И причина, по которой Он не отвечает на все наши молитвы, заключается в том, что Он вынужден «прессовать» нас испытаниями, чтобы направить нас к Себе, чтобы мы могли петь «Сладостный час молитвы» и

Христос наслаждался удивительным временем, проведенным в молитве. Некоторые из нас помнят слова проповедника Джеремайи, как он постоянно подчеркивал, что Христос восходил на гору помолиться снова и снова. И Он молился, молился и молился. Почему Он это

только эти откровения»... И Лютер, известный своим сарказмом, сказал: «Я не приму их откровений...».

Посему мы не ищем каких-то внешних откровений, но видим Бога чрез Его Слово. Вот почему Кальвин говорит, что когда мы приближаемся к Священному Писанию, нам следует воспринимать Его так же, как если бы мы приближались к Богу. Потому что мы ожидаем благословения и ожидаем услышать слово от Него. Это уже не просто односторонний разговор, ваша душа получает обновление.

Слово Божие обладает способностью напоминать нам о чем-то, вызывать определенные мысли, напоминать о людях, которые нуждаются в наших молитвах. Безусловно, прекрасно, когда у нас есть молитвенный список. Но прекрасно в том случае, если он является не просто списком, который мы повторяем раз за разом. У вас должно быть желание молиться за людей! Одной общей молитвой или же за каждого по отдельности, говоря: «Господь! Это мое бремя за того, того, того и того». Суть в том, чтобы стремиться делать это, используя во время молитвы Слово Божье. В результате в вашу голову придут мысли, которые никогда бы не пришли.

Когда я читаю Псалмы и встречаю, например, место «...и сказал безумец в сердце своем: "Нет Бога"», то как можно молиться об этом? Молитесь ли вы за атеистов? Молитесь за Докинза!

Слово Божье напоминает нам других людей, разные события, чтобы мы могли благодарить Бога за это и молиться об этом. Вот что совершает в нас Слово Божие.

Есть люди очень специфичные в том, каким образом они молятся. У них существует множество препят-





при этом не быть обманщиками. Кто постарше из нас, знают эту песню. У многих, поющих эту молитву, в жизни не было такого молитвенного часа, разве что, когда они оказывались как бы пойманы в ловушку на молитвенных собраниях. И, конечно, это не было сладостным моментом, в сущности никакой близости с Богом не было.

Блудный сын вернулся домой, потому что он был голоден. На самом деле, должен вам сказать, он нуждался в своем отце более, нежели в пище. И Господь привлекает нас к Себе посредством всех наших проблем, нерешенных вопросов, боли. Для чего? Чтобы направить нас к Себе, как Он говорит: «Есть нечто большее, чем просто отвечать на твои молитвы. Я желаю общения с тобой, желаю, чтобы ты наслаждался часами, проведенными в молитве».

делал? – Он находил удовольствие в общении со своим Небесным Отцом, напоминая Своему Отцу, что Он является Его слугой и желает исполнять Его волю. И Он был в благоволении у Небесного Отца. Вот в чем заключается молитва! Это не просто проверка ящика.

Итак, прежде всего, молясь Писанием, мы молимся по Божьей воле – и, как результат, Господь разговаривает с нами в ответ. Разговаривает через Свое Слово; я не имею в виду физически, т. е. вы не получаете каких-то особых откровений.

В настоящее время я пишу книгу о протестантской реформации. Мартин Лютер сталкивался с некоторыми пророками, которые имели все эти фантастические откровения. Они говорили: «Если бы Бог хотел дать нам Библию, Он дал бы нам ее прямо с небес! Нам не нужна Библия! Что нам действительно нужно – так

ствий, которые им приходится преодолевать, прежде чем они смогут войти в присутствие Божие. Видимо, они забывают, что единственный путь предстояния пред Богом посредством Крови Иисуса Христа. Некоторое время назад я слышал о человеке, который как раз был из числа таких странных личностей, тоже сотворенных Богом (к счастью, их не так много). Он рассказывал, что если он преклоняет колени, его одежда пачкается, если он стоит – ему тяжко и болят ноги, молиться сидя для него недостаточно благоговейно. В конечном счете он ходил кругами по полю, пока с ним не произошел несчастный случай, и он не провалился в шахту старого колодца. Представляете?! Вниз головой в шахту старого колодца! И знаете, что он обнаружил? Что, оказывается, можно молиться в любой позе, надо просто преодолеть ненужные страхи!

Итак, я подчеркиваю еще раз, что нам надо учиться молиться. Вы скажете: «Что я должен делать с теми вещами, которые меня отвлекают?» Вчера на интервью мне задали подобный вопрос. Если во время молитвы что-то приходит вам в голову – молитесь об этом (об этой вещи или деле), будь то грех, который надо исповедать, или проблемы/вопросы, которые надо предать Богу. Должен сказать, что иногда я клал

ручку рядом с собой во время молитвы. Я знаю, что дьявол (думаю, это именно он) начнет напоминать мне все мои дела, которые я запланировал сделать в тот день, чтобы отвлечь меня. И если я переживал, не забыл ли я чего, все что мне надо было сделать – это начать молиться, и все

мои дела сразу бы вспомнились, и я мог бы их записать, а потом продолжать спокойно молиться, не переживая о том, что я что-то упустил. В итоге я и нормально молился, и у меня был полный список моих дел.

Не позволяйте ничему отвлекать вас, что бы это ни было, не позволяйте этому уводить вас от сосредоточенности на Боге! Разве Господь не достоин 10-ти минут вашего времени утром? Или 15-ти минут? Разве Господь не достоин этого? Ожидая Бога, мы не теряем время. Уверяю вас! Господь воздает различными способами, проверено! Он всегда воздает нам, если мы тратим время на Него.

Не смущайтесь, иногда Бог говорит «нет!», иногда Он отвечает медленно, иногда Он говорит «расти!». В любом случае нашей конечной целью является Он Сам, а не просто получение ответа на молитвы.

Я хочу дать вам задание. Вы скажете, что уже слушаете Слово Божие. Хорошо! Вы еще кое-что должны сделать. На этой неделе я хочу дать вам главу, по которой вы должны молиться. Это Послание к Римлянам, глава 12. Я хотел бы, чтобы вы взяли эту главу как основу для ваших молитв.

Это весьма известный отрывок Священного Писания, с помощью которого я желаю обратиться к вам по милости Божьей, чтобы вы могли представить ваши тела в жертву живую, святую и благоугодную Богу для разумного служения вашего и не сообразовываться с этим миром, но преобразовываться обновлением ума вашего, чтобы понимать, что есть воля Божья, благая, угодная и совершенная.

Знаете ли вы кого-нибудь, кто нуждается в подобной молитве? Рискну сказать, возможно, вы сами нуждаетесь в ней, и я также. Молитесь этими словами о себе! В этой главе двадцать один стих, и можно брать для молитвы по три стиха в день. 1-й и 2-й стихи настолько важны, что можно молиться ими несколько дней подряд за разных людей: «Итак, умоляю вас, братия, милосердием Божиим, представьте тела ваши в жертву живую, святую, благоугодную Богу, для разумного служения вашего, и не сообразуйтесь с веком сим, но преобразуйтесь обновлением ума вашего, чтобы вам познавать, что есть воля Божия, благая, угодная и совершенная».

Далее говорится о духовных дарах, затем о наших взаимоотношениях друг с другом.

Молились ли вы когда-нибудь о том, чтобы Господь показал вам ваш духовный дар или, может, кто-нибудь открывал вам свой дар? Все это начнет происходить, как только вы начнете молиться этим отрывком из Писания. Я часто мо-



лился, начиная с *9-го стиха* до конца главы за церковь Муди.

Это удивительное место Священного Писания! Представьте себе: «О, Господь церкви Муди, любовь наша да будет непритворна; позволь нам отвращаться от всякого зла, чтобы мы были быстрыми на добрые дела.

Да будем мы любить друг друга с братолюбивой нежностью и предупреждать друг друга в почтительности! Помоги нам не ослабевать в усердии и пламенеть духом, принимать участие в нуждах святых и радеть о гостеприимстве. Да будем мы благословлять проклинающих нас!» Какая удивительная молитва! Данная молитва не исключает ваших регулярных личных молитв и является лишь основой. Итак, задание на следующую неделю - молиться словами из 12 главы Послания к Римлянам.

На страницах Библии оставлено множество молитв. Но среди них есть одна молитва, которой, я думаю, наверняка следует помолиться некоторым из вас до окончания собрания. Может быть, вы желаете возразить: «Знаете, это дело личных взаимоотношений с Богом; вы рассуждаете так, словно вы знаете Бога». При этом вы совсем не ощущаете связи с тем, о чем я говорю сейчас. Это может быть из-за того, что вы никогда прежде не приходили к спасительной вере во Христа, Который является единственным связующим Звеном между вами и Богом Отцом. Если вы не обратитесь к Отцу через Христа, вы не получите аудиенции со Всемогущим. Поэтому вы должны это сделать.

В Библии Христос рассказывает

историю об одном человеке, который считал себя очень праведным и пришел в храм помолиться, говоря: «Господи, благодарю Тебя, что я не таков, как прочие люди – я лучше!» И он перечисляет все свои добродетели. Возможно, кто-то из нас ощущает нечто подобное: я лучше,



чем другие. Своего рода христианский снобизм. Рядом с этим праведником стоял мытарь, который даже не смел поднять голову и посмотреть на небо. Его поза была склоненной; он, ударяя себя в грудь, повторял: «Боже, будь милостив ко мне грешнику!»

Христос сказал, что этот мытарь вернулся домой более оправданным, чем тот, который считал себя праведником. Сама эта молитва мытаря не спасает нас, она не является какой-то магической формулой; но если, произнося эту молитву, вы чувствуете отклик в своей душе, то Господь работает в вашем сердце, показывая вашу нужду и грех. Если подобное происходит с вами – могу вас заверить, что Бог

подводит вас к тому моменту, чтобы вы помолились этими словами о себе: «Господь! Будь милостив ко мне, я нуждаюсь в Спасителе». И кто бы ни воззвал во Имя Господа, будет спасен.

Молитва Писанием преображает. И мне бы хотелось, чтобы это во-

шло у нас в привычку.

И в заключение мы помолимся молитвой из Нового Завета, которой можно молиться в любое время за церковь, за самих себя, за свои семьи. Это молитва непосредственно из Слова Божьего; единственно, что мы изменим - вместо слов Апостола Павла, молящегося за других, мы будем молиться о самих себе: «Для сего преклоняю колени мои пред Отцом Господа нашего Иисуса Христа, от Которого именуется всякое отечество на небесах и на земле, да даст нам, по богатству славы Своей, крепко утвер-

диться Духом Его во внутреннем человеке, верою вселиться Христу в сердца наши, чтобы мы, укорененные и утвержденные в любви, могли постигнуть со всеми святыми, что широта и долгота, и глубина и высота, и уразуметь превосходящую разумение любовь Христову, дабы нам исполниться всею полнотою Божиею. А Тому, Кто действующею в нас силою может сделать несравненно больше всего, чего мы просим или о чем помышляем, Тому слава в Церкви во Христе Ии-

сусе во все роды, от века до века. Аминь».

> Эрвин Люцер, пастор церкви Муди в Чикаго



«Берегись, чтобы не вошла в сердце твое беззаконная мыслы...»

(Bmop. 15:9)

«Больше всего хранимого храни сердие твое; потому что из него источники жизни»

(Пр. 4:23)

BCETO XPAHUMOTO,

#### Мысль - намерение похоть - грех - смерть

7 сли мы хорошо запомним 🗕 прочитанные два стиха и будем исполнять, то будет большая польза. Мы много читаем, слышим, знаем, но очень много забываем. И если бы мы запоминали только по одному или два стиха за каждое собрание, то за все годы мы бы наизусть знали половину Библии, а Евангелие уж точно.

Соломон пишет, чтобы мы больше всего хранимого хранили сердце наше. Ведь из сердца исходят и добрые, и худые мысли. Когда мы обратились к Господу, то Он Духом Святым очистил наши сердца от всякой скверны плоти и духа, и Он хочет, чтобы мы охраняли свое сердце от беззаконной мысли. Такая мысль, вошедшая в сердце, приносит много вреда (не только духовного, но и физического). Постепенно эта мысль превращается в намерение, которого никто не знает, кроме самого человека и Духа Святого (1 Кор. 2:11). Это намерение потом переходит в похоть. Зачавшая похоть рождает грех, а сделанный грех рождает смерть.

Где жизни угрожает опасность, ставят предупреждение: «Берегись!» У нас, где большое движение пешеходов, в арках, где выезжают автомобили, вешают табличку «Берегись автомобиля!», а на железнодорожном переезде стоит знак «Берегись поезда!» Я думал: зачем там ставить эту надпись? Ведь когда едет поезд, он очень громко шумит, да и гудит так, что всем ясно - опасно для жизни.

Однажды я ехал на работу на велосипеде, объехал шлагбаум. А когда переезжал рельсы, то задумался и не заметил, как правее меня на расстоянии 3-4 метров двигался состав вагонов. Я растерялся, спрыгнул с велосипеда и в последний момент выхватил его. Почему это произошло? – Я был невнимателен.

Часто люди попадают в трагедию, потому что пренебрегает предупреждением. Господь очень много предостерегает человека в Своем Слове. Напомню некоторые предупреждения...

#### Берегись!

«Берегись, чтобы ты не забыл Господа, Бога твоего» (Втор. 8:11);

«...берегись всего худого» (Втор. 23:9);

«...берегитесь заклятого» (И. Нав. 6:17);

«Берегись лжепророков» (Мф. 7:15);

«...берегитесь, чтобы кто не прельстил вас» (Мф. 24:4);

«...берегитесь, чтобы вы не были истреблены друг другом» (Гал. 5:15).

Много можно читать таких предупреждений. Но в нашем сердце может родиться беззаконная мысль. Вот почему больше всего хранимого нужно хранить сердце свое. Христос сказал: «Ибо извнутрь, из сердца человеческого, исходят злые помыслы, прелюбодеяния, любодеяния, убийства, кражи, лихоимство, злоба, коварство, непотребство, завистливое око, богохульство, гордость, безумство, все это зло извнутрь исходит и оскверняет человека» (Мк. 7:21-23).

Сперва у Каина и Авеля, конечно, сердца были чистыми, они еще не знали греха. И вот Каин и Авель решили принести жертву Богу. Авель принес из стада своего (он пас овец), а Каин – от плодов своих (он возделывал землю).

«И призрел Господь на Авеля и на дар его, а на Каина и на дар его не призрел. Каин сильно огорчился, и поникло лице его. И сказал Господь Каину: почему ты огорчился? и отчего поникло лице твое? если делаешь доброе, то не поднимаешь ли лица? а если не делаешь доброго, то у дверей грех лежит; он влечет тебя к себе, но ты господствуй над ним» (Быт. 4:4-7).

Другими словами, берегись, чтобы в сердце твое не вошла беззаконная мысль. Но Каин не берег сердца своего, но положил в нем злое намерение убить брата. Дорогие, всякая зависть, ненависть, убийство (не только физическое, но

и духовное) являются великим грехом. Будем беречься, чтобы такая беззаконная мысль не вошла в ваше и мое сердце. Больше всего хранимого будем хранить двери нашего сердца, ибо из сердца источник жизни. И если допустим грех против брата/сестры, то Бог спросит: «Где брат твой?» /«Где сестра твоя?»

Иосиф любил братьев, но они невзлюбили его и положили в сердце своем убить его. Они допустили эту беззаконную мысль в сердце; и сколько Иосиф их не умолял, те остались жестоки. Иосиф ничего худого не сделал, но в сердцах братьев была зависть (беззаконная мысль), и они продали его в Египет. Хорошо, что Бог был с Иосифом, у которого было чистое сердце; и когда жена Потифара искушала его, он не дал греху войти в сердце.

Замечательный пример, как мы должны охранять сердце: «Я этого не сделаю, ибо я боюсь Бога». Когда умер отец, братья подумали, что Иосиф, который занимает высокое положение, будет мстить им. Но Иосиф сказал: «Не бойтесь, я этого не сделаю, ибо я боюсь Бога».

#### Блаженство чистых сердцем

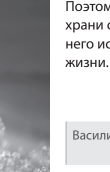
А нания и Сапфира пустили в сердце беззаконную мысль сказать неправду Петру, и Дух Святой открыл это намерение. Петр сказал: «Анания! Для чего ты допустил сатане вложить в сердце твое мысль солгать Духу Святому и утаить из цены земли?.. Для чего ты положил это в сердце твоем? Ты солгал не человекам, а Богу» (Деян. 5:3-4). О, какая страшная трагедия постигла Анания и жену его Сапфиру!

Будем беречься, чтобы в сердце наше не вошла ложь, не вошла беззаконная мысль. Будем хранить сердце наше, потому что из него источники жизни. Давид тоже не бодрствовал и допустил в сердце беззаконную мысль убить Урию. И когда Нафан обличил его, он упал на лице свое в раскаянии перед Богом. Давид знал, что на гору Господню может взойти только тот, у которого руки неповинны, у кого сердце чистое, кто не клялся душой своей напрасно и не божился ложно – только тот получит благословение от Господа и милость от Бога, Спасителя своего.

...Мы часто не бодрствуем и допускаем в свое сердце беззаконную мысль, вынашиваем в нем злое намерение. А в удобное время это намерение выходит из сердца, и мы причиняем боль братьям и сестрам, родным нашим... И не только людям, но и Богу, что очень огорчает Его.

Христос сказал: «Блаженны чистые сердцем, ибо они Бога узрят». Счастливы те, в чьем сердце нет лукавства! Берегись, чтобы в сердце твое не вошла беззаконная мысль. Поэтому более всего хранимого храни сердце твое, потому что из

него источники





Василий Антонович Якимцев

«Желаете — и не имеете; убиваете и завидуете— и не можете достигнуть; препираетесь и враждуете — и не имеете, потому что не просите; Просите — и не получаете, потому что просите не на добро, а чтобы употребить для ваших вожделений» (Иак. 4:2-3).

## ПРЕПЯТСТВИЯ В МОЛИТВЕ

Наша сегодняшняя тема чрезвычайно важна: препятствия в молитве. Другими словами – почему Бог часто не отвечает на молитвы Своих детей? Прочтем еще раз наш текст из Иак. 4:2-3: «Желаете – и не имеете; убиваете и завидуете – и не можете достигнуть; препираетесь и враждуете – и не имеете, потому что не просите; просите и не получаете, потому что просите не на добро, а чтобы употребить для ваших вожделений».

Мы слышали, что секрет нашей бедности и бессилия – в пренебрежении молитвой. Мы слышали, что можно как угодно напрягаться, прикладывать максимум усилий, убивать, завидовать, бороться, чтобы получить желаемое – и безрезультатно, потому что мы не молимся.

Рассматривая в начале наших бесед *Иак. 4:2,* мы пришли к выводу, что секрет бедности и бессилия большинства христиан, проповедников и целых общин лежит в пренебрежении молитвой. Но в *3-м стихе* сказано еще больше: можно

просить, молиться – и все равно не получать, потому что неправильно просим, просим *«не на добро»*. Это говорит о том, что в нас что-то неверно, что существует препятствие для удовлетворения наших молитв.

Говоря об удивительной силе молитвы и о том, что такой молитве подвластно, многие верующие думают про себя: мои молитвы такой силы не имеют. Почему это? Может, Библия в данном случае имеет в виду не то, что говорит? Может быть, Бог не так отвечает на молитвы? Или Он совсем перестал отвечать нынче? Нет и нет! Здесь другие причины. Дело в том, что в твоей жизни, в твоем сердце существует препятствие, не позволяющее Богу отвечать на твои молитвы. Давайте поближе займемся этим вопросом. Разберемся, что это за препятствия. И я надеюсь, что мы, разобравшись, устраним их и займем положение не только молящихся, но и получающих ответ.

## 1. Ложный мотив молитвы

Первое препятствие мы найдем непосредственно в нашем тексте: «Просите – и не получаете, потому что просите не на добро, а чтобы употребить для ваших вожделений». Богу мешает от-

вечать на наши молитвы их эгоистический умысел. Мы просим о вещах, о которых мы вправе молиться и, возможно, Бог Сам хочет дать нам желаемое – но увы, мы просим не из верных побуждений. Мы желаем личного удовлетворения или, как говорит Библия, чтобы употребить для наших вожделений.

Каким же должен быть мотив нашей молитвы? Ясный ответ указан в 1 Кор. 10:31: «Итак, едите ли, пьете ли, или иное что делаете, все делайте во славу Божию». Если даже в простейших обязанностях бытовой жизни основной целью должно быть прославление Бога, то насколько больше это должно проявляться в молитвах.

Высшая цель молитвы — чтобы Бог, удовлетворив молитву, мог прославиться. Не получение удовлетворения важно, а прославление имени Бога. Снова и снова мы находим в Библии эту мысль. Первое, что произнес Иисус в молитве «Отче наш», это: «Да прославится имя Твое». Вот главная цель молитвы! В последнюю ночь перед распятием Иисус Свою удивительную молитву начал словами: «Отче! Пришел час: прославь Сына Твоего, да и Сын Твой прославит Тебя». В Ин. 14:13, этом чудном обетовании, сказано:

«И если чего nonpocume у Отца во имя Мое, то сделаю, да прославится Отец в Сыне». Что бы мы ни просили в молитве, первая мысль должна быть о прославлении имени Господа. Но как редко эта мысль посещает нас во время молитвы!

Вот несколько примеров: много верующих жен молятся о спасении своих мужей. Что ж, похвальное стремление. В самом деле, нельзя представить себе верующую сестру, не молящуюся о спасении мужа. Но насколько похвально ни было бы это стремление, все же подобные молитвы часто остаются без ответа. Дело в том, что побуждения в молитве были, по-видимому, эгоистичными. Жены думают: «Насколько счастливей была бы семейная жизнь, если бы мы оба, мой муж и я, были верующими. Насколько легче решались бы все жизненные вопросы. Ведь только в союзе со Христом можно узнать, что такое настоящий брак». Я тоже считаю, что никогда два человека не в состоянии испытать глубочайшую радость супружества, понять все значение брака, если одна половина верующая, а другая нет. Но молиться о спасении мужа только из этих побуждений – чистый эгоизм, хотя и несколько завуалированный. Бывает, что жена молится, гонимая невыносимой мыслью, что ее муж погибший навсегда. Это более утонченный, но все же эгоизм.

Первой причиной, побужда-

ющей жену к подобной молитве, должно быть прославление Бога через обращение мужа. Ей невыносимо видеть, как он своим непокорным, безбожным поведением так обесчестил Всевышнего. Ей так хотелось бы увидеть, как ее муж, приняв Христа, прославил бы Отца, и как Бог прославился бы в нем, когда он оставит свою порочную и грешную жизнь. Если такими мыслями движимы наши сестры в молитве, то будьте спокойны – молитва будет услышана.

Причины, побуждающие жену ревностно молиться о муже, проявляются и в следующих словах: «Пожалуйста, помогите мне молиться о муже, чтобы он обратился, он такой хороший человек». Может ли верующая сестра, зная о великолепии и величии Бога, назвать мужчину «хорошим человеком», пусть он и приветлив с ней, и справедлив к окружающим? Ведь он непокорен Богу уже в том, что не принимает верою Его Сына, Иисуса Христа. Пусть твой муж приветлив, великодушен, является примерным во многих отношениях, но если он отклоняет Иисуса Христа – то он безбожный, упорный мятежник. Тут следует взывать к Богу, молиться и кричать о его спасении. И не только на радость себе и ради спасения мужа от вечной смерти, от ада, - но, в первую очередь, чтобы Бог прославился.

Возьмем другой пример: сколько верующих и праведников мо-

лятся о пробуждении. Мы читаем в Пс. 84:7: «Неужели снова не оживишь нас, чтобы народ Твой возрадовался о Тебе?» В наши дни среди верующих нет равнодушных в этом вопросе, но все же случается, что о пробуждении молятся из чисто эгоистических мотивов. Как-то я получил приглашение провести ряд собраний в одной церкви. Тамошний пастор писал мне: «Я теряю своих членов одного за другим; и, если не наступит пробуждение, мне придется отказаться от этой общины». Возможно, это был крайне редкий случай. Но очень многие из духовенства и членов общины тоже молятся о пробуждении из эгоистических побуждений. Либо чтобы община выросла и имела большой престиж в городе, либо в надежде финансовой помощи от новых состоятельных членов, либо из других эгоистичных побуждений.

Из каких побуждений мы должны молиться о пробуждении? Чтобы через пробуждение прославилось имя Господа, чтобы низкий уровень христиан и все возрастающее безбожие не срамили Отца Небесного, потому что для нас это невыносимо; потому что пробуждение заткнет рот неверию и прославит Господа тем, что грешники обратятся к Богу и примут Его; потому что оно очистит веру, и правда засияет с новой силой. Но от этого часто далеки мысли просящих сегодня о пробуждении!

Или приведем еще один пример. Мы часто слышим, что многие молятся об исполнении Духом Святым. К этому нас и Слово Божие призывает. Например, в Лук. 11:13 сказано: «Итак, если вы, будучи злы, умеете даяния благие давать детям вашим, тем более Отец Небесный даст Духа Святого просящим у Него». А в Деян. 4:31 сказано: «И по молитве их поколебалось место, где они были собраны, и исполнились все Духа Святого и говорили Слово Божие с дерзновением». Да,



это похвальное желание - исполниться Духом Святым. И я не понимаю, как христианин может оставаться в покое, пока не получит исполнение Духом Святым и не будет уверен в этом? Но и здесь часто причины молитвы чисто эгоистичны. Многие молятся о Духе Святом, считая, что станут счастливее. Они знакомы с кем-то, чья жизнь после исполнения Духом Святым наполнилась такой радостью, что это их прельстило. Другие, может быть, видели, как Дух Святой давал силы к служению, а им бы тоже хотелось служить так успешно – но это все себялюбивые причины. Так можно молиться до второго пришествия Христа и не иметь ответа.

Только тогда наша молитва об исполнении или крещении Святым Духом будет услышана, если мы желаем этим прославить имя Господа нашего, потому что мы не можем вынести, что наша жалкая жизнь и бесплодное служение в тягость Господу и срамит Его; потому что наше желание – через нашу одухотворенную жизнь приносить Богу радость и славу. Если мы из этих побуждений молимся – ответ будет вскоре.

Но как часто мотивы молитвы совершенно другие! Однажды мой друг говорил несколько проповедей в одном из городов штата Нью-Йорк. В одной из проповедей он говорил о крещении Святым Духом. На обратном пути его сопровождал один из пасторов. Этот пастор завел речь о Святом Духе: «Крещение Духом, о чем вы сегодня говорили, как раз то, что мне так необходимо. Я хотел бы это пережить». Но его дальнейшие слова поразили моего друга: «У меня годовой заработок сейчас 1200 долларов, а после крещения Святым Духом, о котором вы говорили, я мог бы рассчитывать на 1500 долларов». Мы, может быть, улыбнемся этим словам, но в действительности они шокируют, они страшны. Возможно, такие случаи крайне редки, но тенденция, как думают об исполнении Святым Духом христиане и проповедники, налицо.

Дорогие братья, если в свете Библии мы увидим, как мало наша жизнь славит Господа, и у нас возникнет желание исполниться Святым Духом (но не для того, чтобы получить благословения!) чтобы еще больше прославить Господа, тогда ответ на нашу молитву не замедлит.

#### 2. Грех в сердце и в жизни

На второе препятствие в нашей молитве указывает место из Ис. 59:1-2: «Вот, рука Господа

не сократилась на то, чтобы спасать, и ухо Его не отяжелело для того, чтобы слышать. Но беззакония ваши произвели разделение между вами и Богом вашим, и грехи ваши отвращают лицо Его от вас, чтобы не слышать». Здесь препятствием в

нашей молитве названы грехи и прегрешения, которые разделяют нас с Богом и отвращают Его лицо, чтобы Он не мог слышать.

Во времена Исаии люди говорили: «Бог больше не слышит наши молитвы. Во времена Моисея Он, может быть, и слышал молитвы, или во времена Илии, но теперь Он больше не отвечает. Возможно, ухо Его отяжелело, Он больше не может слышать, или рука Его сократилась, чтобы спасать». И Исаия восклицает: «Нет, нет! Его рука не сократилась, и ухо не отяжелело. Вина в вас, а не в Боге. Беззакония разделили вас с Богом, и грехи отвращают лицо Его от вас, чтобы не слышать». Вину надо искать не в

Боге, а в самих себе. Грехи в нашем сердце и в нашей жизни лишают Бога возможности слышать наши молитвы, даже если эти молитвы полностью по воле Его.

Если мы о чем-то просим и не получаем ответ, не надо делать поспешных выводов, будто Бог не слышит молитвы; или, во всяком случае, слышит не так, как прежде; или что просимое не по Его воле. Уединись в тишине перед Богом и попроси Его показать, что у тебя не в порядке; есть ли еще в прошлом какие-то ошибки, которые ты не исправил, или грех, который ты не осудил в себе; или, может быть, сегодня в твоей жизни есть что-то, что



не нравится Господу. И тогда в тишине жди ответа... И если Он указывает на какой-то грех, то склонись перед Ним и оставь грех. Без этого не стоит молиться дальше, все равно Бог тебя не услышит, ведь «грехи наши отвращают лицо Его от нас, чтобы не слышать». И именно здесь причина и полное объяснение того, отчего наши молитвы не могут быть услышаны.

Этот пример из собственной жизни я не забуду никогда. Это было, когда я начал вверенное мне Господом служение в Миннеаполисе. Еще не было никаких добровольных взносов, никакой твердой материальной поддержки. Каждый раз, когда нужны были деньги для

служения, я в доверчивой уверенности приносил эту нужду перед Господом. Возможно, каждый раз так просить о деньгах и не было всегда по Его воле, но тогда мне Бог так положил на сердце.

До этого я опирался на одно сильное сообщество, платившее мне хорошее жалованье, а также оплачивавшее многочисленные аренды помещений и прочие хозяйственные нужды. Но я почувствовал, что настало время отказаться от этой помощи и возложить все свое доверие на одного Господа. И тогда я обрезал все связи, которые у меня были. И с той минуты каждая копейка моего содержания, каждая копейка арендной платы и коммунальных платежей была ответом на наши молитвы. Мы просили деньги только у Бога, и средства поступали по мере надобности. День за днем, неделя за неделей, месяц за месяцем – иногда из старых, но в большинстве случаев из новых источников, часто совершенно неожиданным образом – деньги поступали вовремя.

А однажды их не оказалось. Наступил срок уплаты некоторых моих счетов, но не было ни копейки для этого. Вечером, придя домой, я выложил мою заботу пред Богом

его тела, а заодно и о деньгах, но ответа не было. Мне казалось, небо закрыто от меня свинцовыми тучами, и пробиться туда нет никакой возможности. И сатана стал насмехаться надо мной и нашептывать: «Где же твой Бог? Нету Его! А если и есть, то Он все равно не слышит молитвы, как ты учишь».

Меня охватил страх, мне показалось, что волны ада проходят над моей головой, и что моя многолетняя желанная вера иссякает. Я снова просил об исцелении тела и деньгах. И снова никакого ответа. И тогда я поднял взор свой и сказал: «Отец небесный, если в моей жизни что-то не в порядке, укажи мне – и я оставлю это». И я тотчас вспомнил, о чем моя совесть давненько мне напоминала, но я все пытался ее успокоить, говоря, что все в порядке. Я поднял глаза и воскликнул: «О, Боже, если это в Твоих глазах неверно, то я это оставлю!» Ответа не было. Тогда я воскликнул: «О, Боже, я знаю, что это неверно, что это грех; помоги мне от него избавиться!» И небо расторглось, и я снова получил мир. Мои боли пропали, а деньги к сроку были на месте.

Когда это произошло? Когда я убрал свой грех. Если ваша молит-

ва долго не находит ответа, не ищите где-то вину. В тишине искренне просите Бога показать вам, где у вас на сердце или в жизни не все в порядке – и если что-то найдете, надо сейчас же при-

вести это в порядок. Только тогда откроется небо над головой, и Бог услышит ваши молитвы – Бог, Чье ухо не отяжелело, Чья рука длинна и сильна спасти вас. И сколько таких вещей, нам необходимых, мы

бы получили, если бы убрали грех из сердца!

#### 3. Идол в сердце

теперь давайте откроем Иез. 14:1-3: «И пришли ко мне несколько человек из старейшин Израилевых и сели пред лицом моим: И было ко мне слово Господне: Сын человеческий! Эти люди допустили идолов своих в сердце свое и поставили соблазн нечестия своего пред лицом своим: могу ли Я отвечать им?» Старейшины Израиля пришли к Иезекиилю, чтобы он за них помолился. Иезекииль уже давно ждал с тоской, когда же народ Израильский опомнится, когда же старейшины образумятся и обратятся к Господу. И вот как будто этот день настал! Но вдруг Бог говорит такие слова: «Эти люди допустили идолов в сердце свое..., могу ли Я отвечать на их вопросы?» Здесь ясно сказано, что идолы в сердце лишают Бога возможности отвечать на наши молитвы.

В Японии, Китае, Индии и ряде других нехристианских стран существует языческий обычай выставлять своих идолов в храмах или домах. Но у нас, христиан, а также и у евреев, есть не менее отвратительная возможность иметь мерзких идолов в своем сердце.

Что такое идол? Это то, что человеку дороже Бога. Очень часто идолом становится кто-то из членов семьи. Например, муж обожествляет жену. Слишком сильно любить жену невозможно, и с возрастанием любви к Богу возрастает и любовь к супруге. Но если муж ставит жену выше Бога и в угоду ей делает всякое, что не угодно Богу, то жена становится для него идолом. Сколько мужей, сколько христиан, сколько активных «делателей» на ниве Божией делают вещи, неугодные Богу, в угоду своим женам. Это большое препятствие для молитвы. Часто случается, что для жены муж явля-



– но, не слишком успокоенный о благоприятном исходе дела, лег спать. Среди ночи я проснулся от больших болей. Я был один дома. Мне было очень плохо. Я раз за разом просил о выздоровлении мо-

ется идолом, и она в угоду ему совершает не богоугодные вещи.

Но особенно часто случается, что родители обожествляют детей. Невозможно слишком сильно люгласил его к себе домой. Знакомясь с домом, они вошли в великолепно убранный зал. «Что это за комната?» – спросил Виттл. После некоторой заминки хозяин ответил: «Это наш

приобрести эту силу молитвы? Уединяйтесь с Богом и просите Его, чтобы Он открыл вам вашего идола – и если вы его увидели, то избавьтесь от него сегодня же.



бить детей. Настоящая любовь во вред не бывает: любовь к детям растет пропорционально любви к Богу. Но если мы ставим детей выше Бога, смотрим сквозь пальцы на их неблаговидные занятия, развлечения, шалости и даже сами готовы ради детей на сомнительные поступки, - значит, это наши идолы, и, как следствие, мы не стоим на благодатной почве молитвы. Как часто родители, имея красивую дочь на выданье, ищут выгодную партию для нее. Вот появился красивый, богатый, образованный, уважаемый молодой человек. Но он не христианин. И родители сознательно переступают Слово Божье (2) Кор. 6:14) и с радостью выдают ее замуж. Для них дочь и ее будущее стали идолом. А это огромное препятствие в молитве.

Для скольких людей идолом является общественное положение или рабочее место? Они готовы на все, чтобы только получить или удержать высокий пост. Однажды евангелист Мейджер Виттл проповедовал в Вашингтоне. Его старый друг, занимавший в это время высокий пост в правительстве США, при-

бальный зал». – «Вы так опустились, что имеете бальный зал?» Хозяин опустил голову: «Знаете, Мейджер, я и сам не думал, что так получится, но мы вращаемся в обществе, где считается, что так надо... Жена и дочь настояли на этом». Для них общественное положение стало идолом, и это дорого им обошлось.

В искушение сделать «идолом» свою репутацию особенно легко попасть проповеднику Евангелия, потому что вся его деятельность протекает на наших глазах. В угоду своей репутации многие готовы поступиться Словом Божиим, истиной, своими убеждениями. Большинство проповедников знают, что посредством красноречия, артистических приемов приводится меньше душ ко Христу, но зато приобретается большая репутация оратора-проповедника. И сколько таких проповедников пожертвовали своей духовной силой в угоду красноречию и отточенному языку – и, в итоге, приобрели успех у слушателей, но потеряли силу молитвы и силу служения Богу, превратив свое призвание в идола.

Дорогие мои! Стремитесь ли вы

#### 4. Дух непримиримости

Нам указывает Сам Иисус Христос в Мар. 11:25: «И когда стоите на молитве, прощайте, если что имеете на кого, дабы и Отец ваш небесный простил вам согрешения ваши». Отсюда совершенно ясно, что дух непримиримости препятствует Богу слышать ваши молитвы. Все, что Бог нам дает, Он дает как прощенным грешникам. Но если такой грешник не может другому простить, то и Бог не может к нему относиться как к прощенному грешнику.

Мне кажется, одна из самых распространенных причин, почему Бог не слышит молитвы — это горечь в нашем сердце от причиненной обиды или несправедливого к нам отношения. Как часто жена просит об обращении мужа, а в сердце копит горечь против кого-то, кто некогда несправедливо поступил с нею. Жена! Хочешь ли ты, чтобы твой муж навеки погиб из-за того, что ты носишь жалкую ненависть в своем сердце?!

Как часто мать молится об обращении сына - и в то же время поддерживает ненависть в своем сердце к соседке, которая, как ей кажется, обошлась с ней несправедливо. Люди! Вы что, не хотите спасения ваших близких, родственников только потому, что не желаете победить вашу ненависть и избавиться от вашей горечи? Если мы хотим иметь силу в молитве, то сегодня попросим Бога испытать наши сердца и вынести на свет каждую вражду. А узнав вражду, наша обязанность тут же забыть о ней, не думая на ком лежит вина и какого она размера. Впустите в сердце Духа Святого, Который может дать нам любовь даже к самому жестокому врагу.

ет, мелочится в е

Когда мы с братом Александром находились в Тасмании, я говорил о препятствиях в молитве. Позже я узнал, что один из слушателей, очень активный член церкви, и его жена, которая без его ведома тоже была на этом собрании, были в натянутых отношениях со своим зятем. Когда я дошел до рассуждения о нашей непримиримости, этот брат уличил себя в этом грехе. На пути домой он обдумал этот вопрос и решил посоветоваться с женой, чтобы написать зятю письмо или послать телеграмму. И только он взялся за ручку двери в комнату жены, как услышал ее слова: «Протелеграфируй зятю, пусть немедленно приезжает». Так они и сделали. И снова их молитва приобрела силу.

Я еще раз хочу попросить всех: изгоните из ваших сердец ненависть, непримиримость, горечь. Вслушайтесь еще раз в слова Иисуса Христа: «И когда стоите на молитве, прощайте, если что имеете на кого, дабы и Отец ваш небесный простил вам согрешения ваши».

#### 5. Скупость в даянии

Теперь обратимся еще к одному месту Писания, проливающему свет на нашу тему: «Кто затыкает ухо свое от вопля бедного, тот и сам будет вопить – и не

будет услышан» (Пр. 21:13).

Тот, кто скаредничает, жадничает, мелочится в своих подаяниях,

не может ожидать, что Бог услышит его молитвы. Он никогда не станет могучим мужем веры. Эта мысль просматривается на всем протяжении Библии. Например, в Лук. 6:38: «Давайте, и дастся вам: мерою доброю, утрясенною, нагнетенною и пе-

реполненною отсыплют вам в лоно ваше; ибо какою мерою мерите, такою же отмерится и вам».

Бог отмеряет нам Свои благодеяния той же меркой, какой мы отмеряем благодеяния ближним своим. Через какую дверь отдаем – через ту и получаем. Открыта ли наша дверь настежь – или оставлена только маленькая щелочка, через которую Бог может послать только маленькие благословения?

Обратимся еще к одному обетованию Библии, очень известному, но условия которого почти никто не упоминает. Однажды на молитвенном часе в Чикаго встал один брат и сказал: «Братья, я благодарю Бога, что есть в Библии обетования, не связанные ни с какими условиями». И он произнес Филип. 4:19: «Бог мой да восполнит всякую нужду вашу по богатству Своему в славе, *Христом Иисусом*». Я перебил его и сказал: «Одну минуточку, брат, тут есть условие, оно ясно вытекает из ранее сказанного 15-го стиха: "Вы знаете, Филиппийцы, что в начале благовествования, когда я вышел из Македонии, ни одна церковь не оказала мне участия подаянием и принятием, кроме вас одних; Вы и в Фессалонику и раз и два присылали мне на нужду". Дальше он упоминает их последнее даяние и выражает

обетование, которое было приведено».

Я думаю, здесь совершенно понятно, что Павел имеет в виду под «вашей нуждой». Здесь нет надежды скупому, но есть великодушному даятелю. И неважно, велико ли даяние само по себе, или оно велико по сравнению с тем, что имеет человек.

Очень похоже обетование из 2 Кор. 9:8: «Бог же силен обогатить вас всякою благодатью, чтобы вы, всегда и во всем имея всякое довольство, были богаты на всякое доброе дело». Удивительнейшее обетование, не правда ли? Но прочтем еще два предыдущих стиха: «Кто сеет скупо (из текста ясно, что Павел имеет в виду скудные даяния), тот скупо и пожнет. Каждый уделяй по расположению сердца, не с огорчением и не с принуждением; ибо доброхотно дающего любит Бог». И теперь дальше: «Бог же силен обогатить вас (то есть доброхотно дающих) всякой благодатью, чтобы вы (то есть доброхотно даюшие), всегда и во всем имея всякое довольство, были богаты на всякое доброе дело». Скупому христианину здесь ждать нечего. А тебе? Ты доброхотно дающий? Ты радуешься возможности помогать другим? С легким ли сердцем ты отдаешь?

Простейший пример. К концу собрания идет сбор добровольных пожертвований. Ты достаешь рубль и начинаешь подсчитывать, не много ли это? Если в собрании 2000 человек, и каждый даст рубль, то это будет 2000 рублей. Зачем так много? Хватит и тысячи, думаешь ты – и достаешь 50 копеек. Но через некоторое время к тебе приходит мысль, что если каждый положит 20 копеек - то это будет 400 рублей, тоже большая сумма. Дьякон подходит все ближе, и вот уже в руках у тебя 10 копеек. А может, когда ты протянешь руку, чтобы положить свою «лепту», там окажется уже 5

копеек? Или ты можешь положить все, что имеешь, и будешь сожалеть, что мало денег с собой взял?

Доброхотно дающего любит Бог и силен «обогатить всякой благодатью». Мы упоминали обетование из 1 Ин. 3:22: «И чего ни попросим, получим от Него, потому что соблюдаем заповеди Его и делаем благоугодное перед Ним». Здесь стоит прочитать несколько предыдущих стихов, из которых ясно вытекает условие щедрого даяния, помощи. Прочитаем с 16 стиха: «Любовь познали мы в том, что Он положил за нас душу Свою: и мы должны отдавать души свои за братьев. А кто имеет достаток в мире, но, видя брата своего в нужде, затворяет от него сердце свое, - как пребывает в том любовь Божия?» И продолжим дальше: «Дети мои! станем любить не словом или языком, но делом и истиною». Это значит не только говорить о любви, но проявлять ее на деле.

Один маленький пример. В зимний вечер небольшая группа людей собралась на молитвенный час. Встает энергичный, жизнерадостный брат и говорит: «Братья и сестры, как я рад, что имею возможность быть здесь, иметь общение с вами. Ведь мы знаем, что перешли из смерти в жизнь, потому что любим братьев *(1 Ин. 3:14)*. И я жажду возблагодарить за это наше общение. Я не представляю себе, как люди, называющие себя христианами, предпочитают этим собраниям кино, театр или другие увеселительные мероприятия. Никакое другое общение я не ценю выше молитвенного общения христиан. Я знаю, что перешел из смерти в жизнь, потому что люблю братьев». Но вот к концу собрания к нему подходит пресвитер и говорит: «Дорогой брат, меня очень обрадовало ваше свидетельство. И поэтому я набрался смелости подойти к вам с просьбой. Вы знаете, что сестра Н. с недавних пор

вдова, снимает ваш домик в конце города. Она боится, что не сможет заплатить за этот месяц за квартиру. Не могли бы вы снизить ей на несколько месяцев квартплату?» И вдруг лицо этого «пылающего христианина» становится ледяным, и он говорит: «Да, конечно, я сочувствую этой сестре и хотел бы ей помочь, но вы ведь сами знаете – деньги есть деньги; и если она не сможет заплатить, ей придется освободить квартиру».

Как в нем пребывает любовь Божия? Я отвечу: никак. Он любит только «словом и языком».

Возьмем еще один пример. В другом собрании брат выступает с аналогичными словами, такими же пламенными, как и в предыдущем примере. После собрания вы подходите к нему: «Знаете, сейчас одной вдове приходится очень тяжело. Мы тут решили сложиться на дрова и уголь. Вы не желаете принять участие?» С застывшим лицом этот брат отвечает: «Да, тут конечно, помочь надо, и я бы помог, но считаю, что любовь к ближним должна начинаться в собственном доме. А вы знаете, сколько у меня всяких расходов? Один только подоходный налог сколько у меня отбирает! И как бы ни хотелось помочь - не могу». Любовь Божия в нем не пребывает. Он любит только словами, но не «делом и истиною».

Но вернемся и продолжим наш текст из 1 Ин. 3:19-22: «И вот, почему узнаем, что мы от истины, и

успокаиваем пред Ним сердца наши; ибо, если сердце наше осуждает нас, то насколько более Бог, потому что Бог более сердца нашего и знает все. Возлюбленные! если сердце наше не осуждает нас (то есть в вопросе нашего даяния), то мы имеем дерзновение к Богу; и, чего ни попросим, получим от Него (мы, которых не осуждает сердце из-за скупости, мы, которые любим "делом и истиной"), потому что соблюдаем заповеди Его и делаем благоугодное пред Ним».

Мы можем рассмотреть любое обетование для услышанных молитв и установить, что они тесно связаны с нашими щедрыми даяниями, с нашей готовностью помочь везде, где людям требуется помощь. В этом кроется причина, почему столько молитв остаются без ответа. Все дело в скудости наших даяний. Любой великий муж молитвы всегда был щедрым в помощи. Щедрым по мере своих возможностей.

Георг Мюллер, величайший муж молитвы, в течение 60 лет управлял сиротскими домами в Бристоле. Временами число сирот доходило до 2000 человек. Каждую копейку для поддержания этого прекрасного предприятия он получал через молитву. Нужно было ему 100 марок – он молился, получал их и отдавал дальше. Нужно было 60 тысяч марок – он молился, получал их и отдавал дальше. Очень часто до последнего момента денег не



было, но к нужному сроку они появлялись, и он отдавал их дальше. За прожитые 92 с половиной года он вымолил у Бога около 30 миллионов марок. И все эти деньги были отданы дальше - личных сбережений хватило только на похороны.

Мы же просим, получаем - и оставляем себе, поэтому Бог перестает нам давать. Мы закрываем свои уши от вопля нищих, от бедных в нашей стране, от бедных в других странах. И еще больше от нищих духовно. И поэтому Бог закрывает Свое ухо, чтобы не слышать нас точно так же, как он сказал это 2000 с лишним лет назад.

Если взять все христианские общины Америки, придерживающиеся Библии, то в среднем каждый член общины тратит на внешнюю миссию 2 цента (около 2 копеек) в неделю. И мы еще удивляемся, почему Бог не слышит нас. Иная христианка тратит на свои перчатки больше. Я не против перчаток, но за более активное участие во внешней миссии.

Многие члены наших общин были бы крайне обескуражены, если бы у них попросили 146 рублей в год для миссионерского общества. Но именно эту сумму многие христиане тратят на табак (каждый день по 40 копеек). На это бесполезное, грязное и нездоровое занятие хватает и времени, и средств, а вот на распространение Евангелия в Китае, Индии или еще где-то достаточно и трех копеек в неделю. 40 копеек в день и 3 копейки в неделю – стоит ли удивляться, что Бог не слышит молитвы?

Однажды в Миннеаполисе ко мне в бюро зашла молодая дама, дочь состоятельного предпринимателя, которая много занималась посещением приютов. Я тоже интересовался этим вопросом. Для какого-то мероприятия потребовалась изрядная сумма денег. Она положила свою руку на стол

и воскликнула: «Господин Торрей, эти деньги просто необходимо собрать. Вы не знаете, каким образом?» И на одном из ее пальцев сверкал перстень, своей стоимостью перекрывающий необходимую сумму в несколько раз. И после этого мы удивляемся, почему Бог не слышит молитвы? Библия ясно отвечает: наша жадность, скупость, мелочность – причина этому. Не бросается ли нам в глаза это слово, не гремит ли оно в наших ушах: «Кто затыкает ухо от вопля бедного, тот и сам будет вопить: и не будет услышан»?

#### 6. Неправильное отношение супругов

7 ще одно препятствие в моoxdot литве необходимо упомянуть. Читаем 1 Петра 3:7: «Также и вы, мужья, обращайтесь благоразумно с женами, как с немощнейшим сосудом, оказывая им честь, как сонаследницам благодатной жизни, дабы вам не было препятствия в молитвах».

Комментарии излишни, не правда ли? Бог нам ясно говорит, что неправильные отношения между супругами препятствуют молитве. Большинство начинают искать причину где-то далеко. Но нет необходимости заходить далеко. Обрати внимание на свою семейную жизнь. Муж, как ты обращаешься с женой? По Библии? Вы, жены, обращаетесь

ли с мужьями как того требует Слово Божие? Если нет, то по этой причине Бог не слышит ваших молитв. Вы можете ревностно посещать собрания, совершать труд на ниве Божией, но Бог сначала посмотрит на вашу семью. Христианство придает дому, семье основную прелесть. В наше время семейные отношения все более унижаются, но Бог этого не желает.

Сколько людей создают впечатление ревностных, исполненных Духом христиан! Часто сильные и приятные в слове братья, придя домой, преображаются – они злы, вспыльчивы, властолюбивы. Стоит подгореть мясу – как начинается буря: «Почему в моем доме никогда нельзя съесть настоящий бифштекс? Я сбиваюсь с ног, приношу в дом первосортное мясо, а моя супруга, видите ли, то недожарит, то пережарит, то сожжет. Нет, это невозможно! Я опять вынужден идти в ресторан». И, хлопнув дверью, муж уходит. А бедная, разбитая жена начинает всхлипывать. Такой человек практически укорачивает жизнь своей жены. Стоит ли удивляться, что Бог не слышит его молитв? Не удивляйся, ведь Бог обещает слышать молитвы только такого человека, который является стопроцентным христианином.

Несколько лет назад я слышал об одном таком человеке, который именно так и поступал дома. Жена,



естественно, горько плакала от таких вспышек. Маленький сынишка, обхватив мамину шею, всхлипывая, сказал: «Мама, мне жалко, что мы с тобой на папе женились, тебе тоже?» И сколько сегодня таких мужей с неукрощенным гневом считают себя истинными христианами! Разве может быть надежда, что Бог услышит молитвы такого человека?

Возможен и обратный случай. Сколько женщин производят приятное впечатление в собраниях, в кружках шитья или еще каком-нибудь церковном сообществе. Такая женщина весела и радостна, как весеннее утро, чиста и приятна, как летний воздух. Но какова она дома? Здесь она сердита, раздражительна, ворчлива, капризна. Муж приходит с работы – и тут же вопрос: «Иван, ты опустил письмо, что я тебе утром дала?» Муж пугается, достает письмо и начинает оправдываться. Но жену уже не остановишь: «Конечно, ты забыл! На тебя вообше нельзя положиться. Ты хоть когда-нибудь исполнял мои просьбы?» И так до тех пор, пока муж в сердцах не хлопнет дверью и не уйдет в какую-нибудь закусочную или пивную. И часто такая жена удивляется, почему у такой хорошей христианки муж должен быть пьяницей? Я ни в коем случае не хочу оправдывать этого человека, но это факт, что большинство мужчин проводят время в забегаловках только потому, что жена превращает дом в ад. И такие женщины удивляются, что Бог не слышит их молитвы.

Еще один короткий пример. Сколько женщин до свадьбы наряжались, прихорашивались, долго стоя у зеркала, ведь ожидали в гости будущего мужа. Но, возможно, через пару лет после женитьбы (а может, и через несколько месяцев!) картина резко меняется. Если муж является домой с кем-то, то надо принарядиться. А если он один, то зачем прихорашиваться, ведь это

«только муж». И такая жена удивляется, что Бог не отвечает на ее молитвы. Если мы хотим, чтобы наши молитвы были услышаны, мы должны практиковаться в нашем христианстве всегда оставаться любящими.

В одном журнале я прочел вопрос - сколько должен длиться медовый месяц? Что ответил журнал, я не помню, но я могу вам сказать: всю жизнь. Каждый год супружеской жизни должен быть лучше предыдущего. Это очень важное условие молитвы, которую может слышать Бог.

Если мы хотим преодолевать в молитве, то мы должны очень тщательно проверить свою семейную жизнь. Есть много других вещей, о которых нельзя говорить открыто, и все же, насколько важно в наше время говорить об этом. Сколько ужасных мерзостей прикрывают сегодня святым именем супружества. Мужья и жены! Если вы хотите иметь силу в ваших молитвах, необходимо открыть всю супружескую жизнь перед всевидящим и святым глазом Всевышнего и просить Его: «Отец Небесный, если в нашем супружестве Тебя что-то огорчает, покажи нам это, открой нам глаза и помоги избавиться».

Это очень важно – проводить свою жизнь перед глазами Всевышнего, убирая все указанные пятна греха. И если мы все сразу убираем и приводим в порядок, наше общение с Богом становится еще теснее; нам широко открывается дверь – и наши молитвы беспрепятственно достигают своей цели. Мы будем молиться и просить – Он будет слышать и отвечать.



P. A. Торрей (1856-1928)



Венерина мухоловка может переварить насекомое за десять дней. Процесс начинается с того, что ничего не подозревающая муха чует привлекательный запах, распространяемый листьями мухоловки, и садится на них в расчете на угощение. Листья, похожие на зловещие челюсти с острыми зубами, тут же смыкаются, выделяется пищеварительный сок, насекомое переваривается и всасывается.

Это плотоядное растение напоминает мне о влекущей, обольстительной силе греха. В книге Бытие Бог говорит: «Если не делаешь доброго, то у дверей грех лежит, он влечет тебя к себе» (Быт. 4:7). Эти слова были сказаны Каину перед тем, как он убил своего брата Авеля.

Грех может привлекать нас к себе новыми ощущениями или убеждать, что праведная жизнь не стоит усилий. Однако мы должны господствовать над грехом, вместо того чтобы подчиняться ему. Библия говорит: «Поступайте по духу, и вы не будете исполнять вожделений плоти» (Гал. 5:16). В борьбе с искушениями мы не одиноки. Нам дан сверхъестественный помощник – Святой Дух. С Его помощью мы сможем жить святой жизнью, приносящей славу Богу и пользу людям. Мы поддаемся искушению, когда не бежим от него.

Боже, иногда я перестаю бодрствовать и уступаю греху. Помоги мне слушать Твои предупреждения и повиноваться Твоему Слову. Защити меня от собственных порывов и преобрази в Свой образ. Благодарю за Твой труд во мне.

#### Задумайтесь: почему люди винят прошлое

#### за проблемы в настоящем?

Ко мне на консультацию пришли Марк и Каролина. Они женаты уже много лет и несут служение в поместной церкви. Но что-то не ладится в их семье. Лица их напряжены; кажется, что невидимая стена разделяет супругов.

«Смотрите, (братия), чтобы кто не увлек вас философиею и пустым обольщением, по преданию человеческому, по стихиям мира, а не по Христу; ибо в Нем обитает вся полнота Божества телесно, и вы имеете полноту в Нем, Который есть глава всякого начальства и власти» (Кол. 2:8-10)

а ЗАГАДКИ процлого первой. По ее

Каролина начинает говорить первой. По ее словам, Марк ни во что не ставит жену и воспринимает все как должное. «Чистая одежда, вкусная еда и ухоженный дом – это все, что ему от меня нужно. Он – загородившийся, эгоистичный человек, то и дело повышает на меня голос». Любовь, внимание и уважение – вот что ей нужно. Все ее старания ни к чему не приводят. Он не считается с ее желаниями, а на день рождения подарил духи, хотя знал, что их запах она с трудом переносит.

Я внимательно слушаю и вижу, что под ухоженной внешностью и хорошей одеждой скрывается озлобленная женщина. Супруги ни в чем не нуждаются: у них красивый дом в живописном месте, машина, приличные доходы. Кажется, разве этого недостаточно для счастливой жизни? Двое взрослых детей живут в другом конце страны. Не намеренно ли они уехали так далеко от родителей?

Марк, слушая жену, лишь в знак несогласия отрицательно качает головой и теребит край галстука. Когда приходит его черед, он рассказывает, что его жена эго-истичная, самовлюбленная, ненасытная и избалованная женщина. С первого же дня их совместной жизни

она пыталась руководить во всем, от покупки еды до воспитания детей. Устав бороться, он сдался и ушел в работу. Каролина занимается домом. Каждый живет своей жизнью. Раньше их объединяли дети; а теперь, когда дети разъехались, ничего, кроме враждебности, между супругами не осталось.

Марк вырос в небогатой семье, где отец отдавал распоряжения, а в обязанности жены входило выполнять их. Он был несдержан, позволял себе грубые выходки, а иногда даже пускал в ход кулаки. Марк считает, что похож на отца, требователен, но никогда не позволял себе рукоприкладство.

Каролина росла избалованным ребенком. Родители предоставили ей полную свободу, и она привыкла добиваться желаемого. Здесь всем заправляла мать. Можно еще многое сказать о жизни этих супругов, но мы лишь добавим, что, по словам Каролины, муж отравляет ей существование.

На каком-то этапе своей неприязни они осознали, что жить так дальше невозможно, и решили обратиться за советом к психологу-консультанту, опирающемуся на учение Библии. Они могли обратиться к хри-

стианскому наставнику или психоаналитику-гуманисту – и могу вас заверить, что подходы к решению их проблемы отличались бы кардинально. Что касается гуманистической философии, то упрощенно можно сказать, что предметом ее занятий является изучение, как индивиды влияют друг на друга и помогают друг другу в обществе. В этой философии нет ничего нового. С момента грехопадения человек постоянно отвергал Бога и ставил свои интересы на первое место.

#### Не вините прошлое

Е ще в институте я слышал от профессоров, что среда в детстве может предопределить поведение взрослого. Они считали, что неудачное начало жизни является препятствием к самовыражению и блокирует потребность в удовольствиях. Они также учили, что дети, выросшие в неудачном окружении, превратятся во взрослых, чьи реакции на жизненные обстоятельства можно легко предвидеть.

### Ответные реакции, появляющиеся (по мнению гуманистов) под влиянием окружения

| •              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |              |
|----------------|---------------------------------------|--------------|
| Враждебность   | Боль                                  | Жестокость   |
| Пессимизм      | Негодование                           | Обиды        |
| Замешательство | Страхи                                | Противоречия |
| Депрессия      | Скупость                              | Ненависть    |
| Сомнения       | Смущение                              | Равнодушие   |
| Ярость         |                                       |              |

В газете «Таймс» в статье под названием «Жизнь на износ» рассматривались этапы «выгорания или сгорания», которые начинаются с интенсивного энтузиазма и удовлетворения работой – и заканчиваются физической болью, гневом и подавленностью. Если кто-то бездарными указаниями раздражает хорошего специалиста, тот, вероятнее всего, сдержит свой гнев. Однако позже невысказанная обида превратится во внутренний огонь машинного отделения его сердца. По мнению автора статьи, в сердцах людей, которым из-за окружающих (например, мужа или жены) не удается добиться желаемого, поселяются гневливость, озлобление, что впоследствии является причиной болезней и депрессии.

У большинства людей с вышеперечисленными ответными реакциями было трудное детство. Их окружали равнодушные люди, или они не имели возможности проявить себя. Под влиянием окру-

жения или особых обстоятельств они могут меняться. Изменения могут происходить, однако, и без Божьей помощи. Будет эффективнее, если консультанты – высокого класса специалисты – помимо своих хороших профессиональных качеств еще добры и сострадательны. Время, проведенное в кабинете такого консультанта, не будет потрачено даром, и ваше настроение улучшится. Тогда возникает вопрос: зачем же нужен Бог?

Смена обстановки или отъезд человека, который вас раздражает, могут принести облегчение. Однако это всего лишь краткая передышка, но не исцеление. Алкоголь может на время успокоить ожесточенное сердце, но не исцелить!

Психолог-гуманист детально изучил бы прошлое каждого из супругов, их совместную жизнь и взаимоотношения в настоящее время. На основе полученной информации он помог бы им понять, каким образом и в какой мере прошлое повлияло на них, в чем каждый из них нуждается, и что нужно предпринять, чтобы исправить положение.

### Разница между облегчением и исцелением

огласно гуманистической теории, Каролина разберется в своих претензиях к мужу и в претензиях к ней супруга. Со временем она осознает, что Марк стремится понять ее. Вспышки гнева и стойкое раздражение уступят место спокойствию и миру. Она станет нежной и любящей женой. Марк, в свою очередь, начнет больше считаться с ней, увидит, что Каролина уважает его привычки. Он избавится от вспыльчивости. Постепенно они станут друзьями и научатся испытывать радость от взаимной уступчивости. Только представьте себе, как изменится атмосфера в семье, если они достигнут этого! Но я хотел бы заметить, что, хотя супруги почувствуют облегчение, их сердца останутся прежними.

Тем не менее, перемены налицо! Однако эти пере-



мены можно сравнить, увы, с действием обезболивающего. Вы сразу почувствуете облегчение, но знаете, что это временное облегчение, а не полное выздоровление. «А что плохого в облегчении?» – спросите вы. Конечно, ничего плохого в снятии боли нет, если вы только не обманываете самих себя, называя выздоровлением то, что таковым не является.

Не так давно я на себе убедился, как действуют обезболивающие препараты. У меня удалили зуб, и, поскольку в десну попала инфекция, сильно раздулась щека. Я мучился от боли в области глаза, уха, носа, рта и горла. Кажется, я готов был отдать все на свете, только бы боль утихла. Стоматолог выписал обезболивающее, и после первой же таблетки боль как рукой



сняло. Но я ведь хотел выздороветь, а инфекция продолжала гнездиться в моем организме. Тем не менее, зная, что данные таблетки не лечат, я снова готов был отдать за них любые деньги, чтобы боль хоть на время утихла. Этот случай доказал мне, что ради временного облегчения мы можем оказаться в плену лекарств.

Христианский психолог-консультант, который так или иначе разделяет гуманистические взгляды, предложит похожий план действий. Если же Марк и Каролина обратятся за помощью к душепопечителю, опирающемуся на учение Библии, он установит, что преградой для счастливой семейной жизни являются гнев и злоба с ее стороны, вспыльчивость и своенравие – с его. Гуманист придет к выводу, что причина размолвок кроется в окружении; душепопечитель назовет такие проявления характера грехом. И вам предстоит сделать выбор, к кому обратиться.

Но если вы не устраните грех из своей жизни, то временное облегчение будет подобно обезболивающему средству: устраняет боль, но не лечит.

#### Вините свой грех

бретя временное облегчение, мы сами окажемся в ловушке. Так же, как и в случае с зубной болью, освобождаясь от симптомов греха, мы не чувствуем тревоги за разъединение с Богом.

Последователи Иисуса Христа очень серьезно относятся к греху. Конечно, мы каждый день сталкиваемся с проблемами общества, но если грех является причиной этих проблем, то нет ничего лучшего, чем принять истину, что от греха есть избавление!

Много лет назад я заболел малярией. Меня бросало то в жар, то в дрожь, ломило суставы. Знакомый миссионер сказал мне: «Это всего лишь малярия. Прими вот эти таблетки и ложись в постель. Завтра почувствуешь себя намного лучше». Эти таблетки действительно помогли. Через несколько лет заболели моя жена и ее подруга. Симптомы напоминали малярию. Женщины почувствовали себя плохо после возвращения из Африки. Они сказали врачу, что симптомы указывают на малярию, однако тот не прислушался к их словам. Он уложил их в больницу, где им стали делать рентгеновские снимки и всевозможные анализы. Лечение назначено не было. А бедняжки чувствовали себя все хуже и хуже. Они то метались в жару, то от озноба у них зуб на зуб не попадал. Три дня прошло без лечения! Наконец самоуверенный эскулап обратился за консультацией к специалисту по тропическим заболеваниям, и тот подтвердил малярию. Так зазнайство и невежество стало причиной лишних страданий двух женщин.

Нечто похожее происходит с грехом. Выздоровление будет быстрым и надежным, если поставлен правильный диагноз и прописаны необходимые лекарства. И только из-за того, что вы поставили неверный диагноз и применяете неправильный способ лечения, вы можете очень длительное время безрезультатно бороться с чувством опустошения от соделанного греха. В случае с моей женой и ее подругой врач не встречался с малярийными больными и упорно пытался увидеть симптомы какой-то ему известной болезни.

То же происходит, когда мы сталкиваемся с проявлением того, что Библия называет грехом. Симптомы очевидны, но мы все еще не можем прийти к единому знаменателю – симптомы чего? Мы читаем в Библии, что споры и вспышки гнева – это дела плоти или греха. Когда

двое или несколько человек соглашаются с этим диагнозом – это означает, что они повернулись к Богу, исповедуют свои грехи, раскаются, поверят в Божье прощение, очищение и обновление. Если же они не согласятся и решат, что их конфликт – результат влияния окружения, – тогда, увы, начнут искать причины в семейных отношениях, в друзьях, в членах церкви и в сослуживцах.

Доктор Макмиллен долгие годы изучал принципы жизни, о которых говорится в иудаистских и христианских писаниях. Как результат его многолетнего труда вышла книга под названием «Ни одно из этих заболеваний». В этой книге он показывает, как неправильная жизнь влияет на наше физическое самочувствие, и делает вывод, что грех часто является причиной различных болезней.

Мир в сердце не поставляется в виде таблеток. Медицина подтверждает, что причиной болезней являются отрицательные эмоции: скорбь, страх, зависть, обида, ненависть. Высокое кровяное давление, мигрени, сердечные болезни – все эти недуги могут явиться сильным эмоциональным стрессом. Конечно, жаль, что нельзя обрести мир в сердце через таблетку. Но ведь должно

же быть нечто большее, чем таблетки, для мужчины, потерявшего все свои сбережения; для девушки, которую предали; для молодого отца, у которого обнаружена злокачественная опухоль; для женщины, чей муж постоянно увивается за другими, или для интригана, который подумывает, как насолить соседу. Доктора лучше всего понимают, насколько наше внутреннее состояние связано с физическим.

Более половины проблем и болезней перестанут существовать, если мы от чистого сердца станем жить жизнью, о которой говорит Иисус Христос: праведная и бескорыстная, полная внутреннего мира и радости. Консультанты-психологи, придерживающиеся гуманистической и христианских теорий, будут одинаково искренними в желании помочь, но они придут к разным выводам.

Папа Александр сказал следующее о том, как мы попадаем в плен греха: «Зло – это страшное чудовище, которое нужно узреть, чтобы возненавидеть. Однако, встречаясь с ним слишком часто, мы сперва с трудом терпим его присутствие, затем жалуемся, а потом бросаемся в его объятья».

Эти слова прекрасно характеризуют гуманистическую теорию. Сначала мы исследуем грех, чтобы понять его природу, затем мы не соглашаемся с ним, потом прислушиваемся, пытаясь увериться, что все правильно поняли. В конце концов, даже не желая этого, принимаем грех.

Нам нужно обратиться за помощью к Богу, если мы хотим побороть грех. Только Он может очистить, укрепить и изменить нас. Общество не принуждает нас грешить, общество только выводит на поверхность то, что в нас есть. Поэтому оно бессильно в борьбе с грехом. Для победы нужно вмешательство сверхъестественной силы.

#### Чудо обновленной жизни

Марк и Каролина, прежде чем обратиться ко мне, уже побывали на приемах у трех разных психологов-консультантов. Первый консультант был атеистом и принадлежал к гуманистической школе, а два других – христиане. Психологи работали индивидуально с каждым из супругов. Они обсуждали подробности их прошлого, размышляя над двадцатилет-



ним противостоянием.

После этих консультаций у Каролины и Марка появилось стойкое убеждение, что различие в их характерах слишком велико. Развод стал казаться им единственным выходом из положения. Надо сказать, что Каролине нравилось бывать у консультантов. Она видела, что добрые, понимающие люди внимательно слушают ее. Она была уверена, что они на ее стороне, они понимают, что она, Каролина, готова на все, чтобы семейная жизнь наладилась, но Марк... Да, именно его несговорчивость и упрямство сделали ее раздражительной и резкой.

Марка беседы с консультантами возмущали. Он продолжал ходить к ним ради спасения брака. Он считал, что психологи держат сторону его жены и не вникают в суть дела. Увы, после всех консультаций отношения супругов даже ухудшились.

Когда они пришли ко мне, стало ясно, что у Каролины проблемой был личный грех – раздражительность и гневливость, переходящие на семейные отношения. У Марка также был личный грех – вспыльчивость и несдержанность.

Они обратились к Богу за помощью, и через несколько недель передо мною сидели счастливые супруги: ни дать, ни взять – молодожены. Интересно, что мы напрямую не обсуждали проблемы их брака. Их семейные неувязки не исправились, но супруги стали по-иному относиться к ним. Господь наполнил сердца Каролины и Марка миром, любовью и радостью. Теперь им не нужна была моя помощь. Они были сами в состоянии мирно решать свои проблемы.

Это и есть чудо очищенной жизни. Все еще остается тайной, почему Марк и Каролина после долгих лет неприязни последовали Божьим повелениям: «А meперь вы отложите все: гнев, ярость, злобу, злоречие, сквернословие уст ваших» (Кол. 3:8); «Итак облекитесь, как избранные Божии, святые и возлюбленные, в милосердие, благость, смиренномудрие, кротость, долготерпение» (Кол. 3:12).

Спросите себя: вы – христианин, который обращается за помощью к Богу, или, может, вы ищете облегчение от последствий греха в обществе? Может, вы - гуманист, который только исследует свою жизнь, но отвергает библейские истины?

Бог говорит так: «Ибо только Я знаю намерения, какие имею о вас, говорит Господь, намерения во благо, а не на зло, чтобы дать вам будущность и надежду. И

воззовете ко Мне, и пойдете и помолитесь Мне, и Я услышу вас; и взыщете Меня и найдете, если взыщете Меня всем сердцем вашим» (Иер. 29:11-13).



Генри Р. Брандт

## Дарья Васильевна

Она – член церкви, ей пошел девятый десяток. Трудилась женщина в школе рядом со своим домом; дети-школьники любили ее, потому что она любила их.

Как-то она поехала в Москву к дочери, возвращалась к ней пешком по улице. Впереди

шел быстрым шагом молодой человек; он на ходу снял куртку, забросил через плечо и весело шагал, напевая песенку.

Следуя за ним, старушка заметила на мостовой чтото похожее на пухленький кошелек; смекнула, что он выпал из куртки молодого человека. Старушка позвала:

– Парень, парень, посмотри – не твое?!

Как он благодарил старушку, как он обнимал ее за старенькие плечи: «Это ведь пять тысяч долларов на покупку автомобиля!» На прощанье обменялись адресами...

Дома молодой человек рассказал свою историю; жена и возмущалась («ротозей!»), и восхищалась («ну, и люди же есть, не верится!») Под конец эмоций попросила: «Привези мне ту женщину, так хочется посмотреть на нее... да и чайком угостить».

На своей обновке едет Влад за бабушкой, напевая ту же песенку, что и при снятии пиджака.

Чай затянулся надолго. Молодая пара были хорошими слушателями, а как приятно христианину любого возраста быть миссионером, несущим в новые души и сердца Благую Весть, Евангелие...

Божий промысел прекрасен, Он дает место и время для свидетельства о спасении... Света и Влад приняли спасательный круг - они поняли, что живут в бушующем море.

Анатолий Щербина

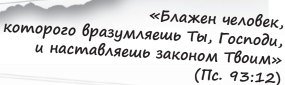
## Forest OTBETH

«...от скорби происходит терпение, ...от опытности надежда, а надежда не постыжает» (Pum. 5:3-5)

И я молился об этом Господу, уйдя в уединенное место, где были огороды. Прихожу утром на работу Мне хотелось трудиться с пониманием дела, благословенно. после вечерней молитвы, веря, что Господь услышал мою молитву, ожидая благословенного состояния. И оно пришло, только я сразу не понял его. Я тогда работал на оберточных машинах, заворачивающих шоколад. Один автомат как подменили – ничего не идет. И тут же мысль: «Вот тебе и молитва, вот тебе и благословение – одно только расстройство». И сразу же другая: «Не волнуйся, начинай сначала и исследуй все по порядку...»

Я успокоился и начал следить за ходом автомата дальше и дальше, операцию за операцией, узел за узлом. И в этот памятный час я узнал об этой машине, ее работе и устройстве больше, чем за несколько месяцев прежде. И тогда я понял, что теперешняя ситуация есть следствием предыдущей причины – основное правило познания работы всякого технического устройства. А самое главное, я увидел помощь Божию, и что Он отвечает на молитвы не нашим путем, но наилучшим. И чтобы познать эти пути, надо изучать Его Слово. Когда в дальнейшем мне давали учеников, я их обучал, используя именно этот метод.

Слава Тебе, Господи, за Твои откровения!



После покаяния я ежедневно начал заниматься исследованием и изучением Священного Писания. Я не знал тогда, что есть «Симфония», и начал сам составлять нечто подобное. Меня интересовало мнение Господа по каждому вопросу. И слава Господу, что Он давал откровения; хотя я, возможно, не всегда понимал Бога. Но все–таки я заметил, что, простив меня, Бог не вспоминает всего того, что так терзало мое сердце.

Однажды, идя со стороны вокзала, я думал, что мне делать, спрашивая Небо:

– Что мне нужно делать для Тебя, Господь? И получил ответ:

– Посещать нуждающихся.

Да, Господи, в этом Твоя воля, ибо добродетель находится в начале того состояния, при котором познаешься Ты (2 Петра 1:5-8). И я начал совершать этот труд. Слава Тебе, мой дорогой Искупитель, что Слово Твое и откровения

Твои стали путеводителями моими!

В. М. Журавлев





Для меня это уже традиция – ежегодно приходить в районную больницу в палаты стационара вечером 31 декабря.

В эту ночь в больнице не много людей: все, кто может, уходят или уезжают домой, чтобы новогоднюю ночь провести в домашней обстановке. Остаются не ходячие больные или одинокие. Цель моих посещений одна: пожелать больным и персоналу в новом году сблизиться с Богом, подарить христианскую газету, помолиться с желающими.

В тот вечер я задавала в палатах один вопрос.

– Как Вы думаете, где продолжится Ваша жизнь после смерти с Богом или с сатаной, в раю или в аду?

Ответы разные, в основном:

– Хотелось бы в рай, но грехи не пускают...

В одной палате в неврологии лежит бабушка, скорей всего, после инсульта. И, видимо, недолго ей осталось... Я чуть не передумала задать свой обычный вопрос – жалко было говорить с человеком о неумолимо приближающейся смерти. Но все же рискнула:

– Как Вы думаете, где после смерти тела будет Ваша душа?

Лицо женщины просияло, мне показалось, что в палате стало светлее.

- Конечно же, с Иисусом! Я была несказанно удивлена.
- Откуда у вас такая уверенность?
- Написано в Евангелии! Иисус обещает, что всякий верующий в Него имеет Жизнь Вечную!

В слезах радости мы прославили Господа за Его верность и за веру в Его Слово, которую Он милостиво дарует простым и смиренным. Я больше не видела эту бабушку, мы с ней даже не знакомились. Но мы и не прощались, ведь мы скоро встретимся в той Вечной Жизни, которую нам обещает Господь в Своем Слове.

Я не помню уже ту женщину, скорей всего, не узнала бы ее, встретив на улице. Не помню ее голос; знаю только, что он был слабым, ведь

болезнь сделала с ее телом свое грязное дело. Но я никогда не забуду свет, исходивший от ее существа, который сопровождал ее исповедание веры.

Дни слагаются в годы и десятилетия, мелькают наши жизни в ворохе истории, мы уверены в себе, что мы верующие. Кто-то церковь посещает на Пасху, кто-то каждое воскресенье. Кто-то Библию изучает в семинарии, другие никак не осилят дочитать Новый Завет. Многие упражняются в добрых делах, воздавая славу Господу, получая от этого душевную радость. Немало наших соотечественников посвятили свои жизни труду и молитвам в монастырях. И если сделать опрос, то у каждого из нас есть достаточно аргументов в пользу искренности

нашей христианской веры, даже если в ходе общения окажется, что во многих умах «христианин» и «крестьянин» – это одно и тоже слово...

Но можно ли быть уверенным в духовных вещах, находясь в телах и живя еще на земле? Как?

Очень просто.

Если при мысли о смерти Ваше

лицо светится Небесным Светом и предвкушением радости встречи с любимым Господом и Искупителем души – тогда Ваша вера имеет какую-то ценность.

Боимся смерти? - Боимся встречи с Богом. Значит, что-то с нашей верой не так... Значит, еще нужно пересмотреть, насколько я верующий и знаю ли Того, в Кого верю. И знаю ли, что Он сказал... Иначе как же мне верить Личности, если я да-

же не знаю, что Он говорит?..

Микроавтобус был припаркован возле сельского базара, когда

К. Сотник (1970-2019)



к нему приблизился вор. Увидев внутри микроавтобуса что-то похожее на большой кожаный кошелек, вор быстро просунул БОЛЬШЕ, свою руку через открытое окно – в одно мгновение кошелек перекочевал в карман его пальто, и он быстро ушел прочь.



В тот же вечер, добравшись благополучно домой, вор достал свою добычу: это был не кошелек – это была книга. Денег внутри не было. Крайне раздосадованный, он хотел выбросить ее прочь, но вместо этого начал листать страницы, бегло читая первое попавшееся ему на глаза. Незаметно для себя он увлекся чтением.

Книга рассказывала историю о том, как Царь, Который любил людей, хотя они были очень далеко от Него, так сильно, что послал Своего собственного Сына, чтобы Тот жил среди них, говорил на их языке и испытал на Себе их способ жизни. К тому времени, как вор закончил читать, он начал любить этого Царя. Неужели эта история была правдой? Ему захотелось найти ответ на этот вопрос.

Посмотрев обложку книги, вор нашел на ней адрес

владельца. Он пошел по указанному адресу, взяв книгу с собой. Не знал он, какой прием его ожидает, когда постучал в дверь. «Это безумие! – подумал он. – Наверное, они меня арестуют». Но он был готов рискнуть, чтобы только побольше узнать про Царя из прочитанной истории.

«Здравствуйте и заходите, – тепло приветствовал его человек, открывший дверь. - Ого, да вы возвращаете мне мою Библию!»

Вор был приглашен на теплое и доброжелательное церковное собрание. Когда он рассказал пастору, как он украл его Библию, думая, что это кошелек с деньгами, пастор улыбнулся: «Это сокровище намного ценнее, чем деньги».

Он помог уже бывшему вору еще больше узнать о Царе из Книги и о Его Сыне Иисусе Христе, о новой жизни, которую Он предлагал. Прежде чем покинуть собрание, бывший вор стал новым служителем Царя!

Сегодня этот человек является пастором церкви. Комбинация Слова Божьего и жаждущего, открытого сердца рождает чудеса. А ведь нет на свете большего чуда, чем превращение сердца, которое было мертво для Бога, в живое, соединившееся с Ним.

«Ибо слово Божие живо и действенно и острее всякого меча обоюдоострого: оно проникает до разделения души и духа, составов и мозгов, и судит помышления и намерения сердечные» (Евр. 4:12).



очь с зятем уехали в отпуск на море, а мне пришлось коротать время с их замечательным котом по имени Фунт. Толстощекий британец, в обиходе Фунтик был послушен, непривередлив в еде и много времени проводил на соседнем пруду, наблюдая жизнь лягушек. Сидя в кресле в холодке и поедая смородину с запущенных кустов, я по вайберу жаловалась дочери на скуку. Тогда она посоветовала ввести в дом козу. «После этого, мама, ты поймешь, что раньше была просто счастлива», - последовала шутка. Я согласилась.

По воскресеньям я оставляла кота одного и уезжала в Волоколамск в церковь евангельских христиан, где меня хорошо знали по стихам (которые я иногда читала во время служения) и по книгам (написанным за двадцать лет кропотливого труда). Интересные истории, услышанные от верующих, складывались где-то в затылке и лежали там иногда по многу лет, чтобы вдруг вклиниться в какой-нибудь рассказ

или, соединившись с другим эпизодом из жизни, произвести повесть или даже роман.

Писать я начала поздно, в сорок шесть лет. Несмотря на то, что печаталась в христианских журналах, считала себя графоманом. К тому же мои книги неплохо продавались в церквях, где удавалось пообщаться с прихожанами. Почему я продавала свои книги в церквях? Да просто потому, что в магазинах существовали большие наценки, и произведения неизвестного автора лежали годами. К тому же не секрет, что издательства предпочитают переводную литературу, зарекомендовавшую себя на мировом книжном рынке.

Случалось, мне жаловались начинающие авторы на трудности с изданием и реализацией книг. Чаще всего у них опускались руки. Исписанные листки занимали свое место где-нибудь в глубине письменного стола. Поэтому в христианских магазинах так мало отечественной литературы. Обычно я советовала

пишущему человеку верить в свой дар, молиться Господу и продолжать начатое дело. Ведь стучащему, в конце концов, обязательно отворят. Эти слова из Библии меня тоже укрепляли перед закрытыми дверями, которых было достаточно.

А я продолжала посещать разные общины, собирая свидетельства о том, как человек жил себе жил, а потом вдруг становился христианином, как будто тронули выключатель - и свет все озарил. С какой радостью люди рассказывали о трудностях в повседневной жизни, как близкие люди отвергали новообращенного верующего; но христиане обретали такое счастье в Господе, какого нет больше нигде.

Я писала и говорила о том, во что свято верила сама. Знала, что свидетельствовать о Боге труднее всего родным, соседям, сослуживцам. Тем, кто рядом, кто наблюдает за нами, верующими, не слушая наших увещаний покаяться в грехах и принять Христа в сердце. А небольшую книжицу со свидетельствами

дать почитать близким или подарить «по случаю» проще, вряд ли кто откажется. Тогда есть надежда, что прочитанная история коснется каменного сердца неверующего человека. Зимой я обычно ездила по московским церквям, а летом, когда горожане убегали из душного города на природу, отправлялась в подмосковные общины.

Вот и вчера по рекомендации Владимира Павловича, пастора Волоколамской церкви, мне удалось побывать в городке Лотошино, что в Шаховском районе. Как я люблю эти небольшие общины в глубинке! Все друг друга знают, помогают в трудностях, радуются успехам. Пастор церкви Сергей Алексеевич статный мужчина лет около шестидесяти – представил меня как писателя из Центральной московской церкви и предложил поделиться свидетельством. Прихожане слушали так внимательно, что я вдохновлялась все больше и больше. Всевозможных историй на моей памяти была масса, но время бежало неумолимо. По окончании собрания люди охотно покупали мои недорогие книги, ждали автографы, а двое рассказали свои сердечные истории. Полученные деньги я собираю на издание следующей книги. Вот так и езжу двадцать лет.

Жена пастора Елизавета Васильевна – хрупкая женщина в традиционном белом платке на голове – пригласила нас с зятем Олегом (который привез меня в Лотошино на машине) домой на обед, что было для меня приятной неожиданностью. Пока хозяйка накрывала на стол, Сергей Алексеевич рассказал, как трудно возводилось здание церкви, сколько было непреодолимых препятствий со стороны администрации городка. Но с Бо-

жией помощью местные верующие своими руками по субботам построили небольшое, но очень уютное здание на выкупленном участке со сгоревшим домом.

Мы с Олегом возвратились из Лотошино на свою маленькую дачку, оставшуюся после смерти моей матери, с тихой радостью в сердце. А я думала о том, что куда бы ни ездила, везде есть эти свечечки веры в Бога, в Его спасительную жертву через Иисуса Христа. Да, тучи над миром сгущаются. Это замечают даже неверующие. А мы надеемся, что скоро придет Господь за Своими детьми и заберет нас от зла для вечной радости в Его Царстве.

Электричка затормозила у какой-то платформы. Вошла женщина с двумя детьми – девочкой лет пяти и малышом в коляске. Скорее всего, малыш капризничал из-за жары, поминутно выплевывал пустышку, которой мать безуспешно пыталась успокоить ребенка. Старшая дочка, аккуратно причесанная и с красивыми заколками в волосах, послушно села напротив меня. В руках она держала мягкую

игрушку, очень симпатичную розовую свинку. Я еще подумала: «Хорошо, что игрушка реалистичная, не зеленая или синяя, как можно часто видеть по телевизору и в магазинах».

Девочка попросила у мамы воды. Я предложила подержать свинку, пока малышка попьет. Эта семья произвела на меня приятное впечатление. Заботливая мама спокойно ухаживала за детьми. Только малыш месяцев десяти никак не хотел укладываться спать. На следующей остановке вышли соседи, и мать с детьми устроилась удобнее. Ребенок, наконец, заснул на руках у матери. В вагон вошел молодой мужчина, предлагая пассажирам мороженое. Я всегда в пути покупала себе рожок.

Девочка тихо спросила что-то у матери (явно просила мороженое!), но та отказала. Похоже, дело было не в деньгах. Скорее всего, матери не хотелось тревожить малыша. Вокруг многие пассажиры зашелестели обертками от мороженого. Девочка краем глаза наблюдала за счастливыми обладателями сладкого прохладного лакомства. Ей очень хотелось мороженого, но ни слова жалобы, ни слез. Она спокойно сидела, обняв свою свинку, и только в глазах ее была такая печаль, что мое сердце дрогнуло.

Молодой человек с большой сумкой еще не успелотойти, отсчитывая сдачу соседу. Я купила у него стаканчик с мороженым и тихо спросила у матери, можно ли угостить ее дочку. Женщина кивнула и шепотом поблагодарила. Глаза девочки вспыхнули такой радостью,

что мне стало неудобно. Благодарность этого маленького существа была несравненно больше такого незначительного дара. Я вспомнила стихи Омара Хайяма, которые подтверждались и моим жизненным опытом:

Кому-то мелочь дашь – навек запомнит;

Кому-то жизнь отдашь – а он и не поймет!.. Совершенно счастливая малышка с упоением облизывала мороженое и поглядывала на меня. Я подняла свой рожок, а девочка, смеясь, свой стаканчик, и мы в воздухе как бы приветствовали друг друга. В моей душе разлилась такая радость, о которой я помнила всю дорогу домой и весь вечер, пока не взяла ручку и тетрадь, где описала этот милый эпизод в пути.

В молитве перед сном я пожелала этой семье (да и всем людям) покоя и мира, подумав, как мало нужно для радости.



Любовь Васильевна Меньшова

Прожила я много лет на свете,
Мало в жизни делала добра;

Не нуждалась я ни в чьем совете И желала многим людям зла.

Я всегда считала себя сильной И самостоятельной вполне. Жизнь моя была завидной, Власть и деньги тоже шли ко мне.

Но когда пыталась быть я честной Лишь по отношению к себе – Черная тоска входила в сердце: «Ну, кому нужна я на земле?

Для чего на свет я появилась? После смерти – только тьма навек?!» Мысль о Боге тихо зародилась... Нужен ль Ему каждый человек?..

Начала молиться неумело; Осознала, что больна грехом. Стала отходить от зла я смело, В церковь Бог привел меня потом.

А теперь я – прощена навеки, И не вспомнит Он мои грехи. Со Христом я буду жить в совете И о Боге сочинять стихи.

Любовь Васильевна Меньшова





¬ак было и в жизни прокуро-👢 ра. Дома ему было одиноко и скучно. Молчание обставленных дорогой мебелью комнат, жена в шелковом халате, к которой за двадцать пять лет совместной жизни более чем привык, телевизор, вечерние сериалы, бутылка пива. Так можно перечислять до бесконечности серые предметы из обычной серой жизни, сплошь и рядом окружающие жизнь каждого из нас. «Благо, что есть работа», – думал прокурор по вечерам, ворочаясь на огромной подушке. Утром, выпив чашку кофе, он ехал на работу. Железная дверь, коридор с кабинетами по обе стороны, уже давно не молодая секретарша с услужливой улыбкой и злыми глазами. Кабинет, лакированный стол, вешалка у двери, папки, дела, делишки, благодаря которым он мог безбедно жить. Потные лукавые лица сослуживцев, пошлые анекдоты, разговоры ни о чем, ворох бюрократических бумаг. Скука. К сожалению, мысли о работе спасали только по вечерам, когда он о ней думал, да

и то лишь на короткое время. «Это

это отвратительное бес-

покойство: я не на месте...

И снова идти... Знакомые

многим из нас чувства, не

правда ли?

тоже не то, это не мое место, я не там, где я должен быть!» Мятежные мысли стуком в виски бередили душу прокурора. «Скорей бы конец рабочего дня», – мечтал он, ерзая в своем кожаном кресле.

Конец рабочего дня. Приличное кафе, вкусная еда, немного вина, компания приятелей, таких же, как и он, бюрократов и «решал». Опять дела, опять делишки, юмор ниже пояса, обсуждение новостей, сделки. Глупо, банально, скучно, серо. Нет, не этого хочется. Нет, не об этом он мечтал, будучи юношей, голодным студентом с романтичными глазами. Он мечтал стать известным футболистом, а ведь у него неплохо получалось. Он мечтал быть водителем-дальнобойщиком, чтобы ездить по всему миру и повидать разные страны. Космонавтом, как Гагарин, сварщиком, как дядя Жора, и даже Робин Гудом двадцатого века. Почему мечтам не суждено сбываться? Почему взрослая жизнь избивает в кровь тех, кто отказывается надеть на свои глаза черно-белые очки прагматизма? А теперь, наевшись досыта карьерой, вещами, влиятельными знакомствами и деньгами, прокурор понимал, что всем этим не получается заполнить зияющую пустотой дыру в глубине его души. Нет, он явно не на своем месте. Он бумажный червь, которому по ошибке выдали душу орла...

Но однажды все же произошел в его жизни случай, благодаря которому он почувствовал себя наконец-то человеком, нашедшим свое место. Это случилось в июле, теплой безветренной ночью, на безлюдном озере, куда он приехал отдохнуть и порыбачить со своим давним приятелем. Они приехали вечером, немного покупались, пока сторожа достали рыбу из сетей и приготовили уху. Уселись за стол и наполнили стаканы водкой. А когда один из сторожей, бывший бомж Толик, поставил на стол ведерко с красными, горячими раками, его приятель, адвокат Сергей, достал из багажника своего джипа целый ящик пива. Он пил без всякой меры. Пил, позабыв о своем положении, будучи абсолютно уверенным в том, что эта его маленькая слабость останется незамеченной никем. Он пил и пил: водку, вино, пиво. Пил, чокаясь с Сережей, и на брудершафт с бывшим бомжем Толиком. А потом, наоравшись народных песен, упав в воду с причала и налюбовавшись мерцанием плавающих по небу звезд, прокурор занялся поиском места для ночлега. Он полз на четвереньках по колючей, коротко скошенной траве, периодически блевал и в полнейшей темноте наощупь искал что-нибудь мягкое и удобное для сна. Наконец-то его поиски увенчались успехом: прокурор нашел нечто мягкое и ровное и с удовольствием опустил на него полысевшую голову. «Вот мое место», - с облегчением подумал он и первый раз в жизни заснул сном абсолютно счастливого человека. Заветное место найдено.

Поутру, едва забрезжил рассвет, бывший бомж Толик, привыкший вставать чуть свет, увидел необычайно интересную картину. У стены, рядом с беседкой, на войлочном грязном коврике, принадлежащем Тобику и Дозору, свернувшись калачиком, сладко спал прокурор.

«Вот дает! А с виду приличный! В белых штанах приехал, с золотой печаткой и цепочкой на шее. Зато какое место себе облюбовал – собачью подстилку. Вот оно, как в жизни бывает», – мудро заметил склонный к бродяжничеству сторож Анатолий.

Глупо. Банально. Низко. Неужели все так и закончится? Разве это место заслуживает нашего внимания? Подождите, подождите, ведь история еще не закончилась...

И конечно же, прокурору стало очень стыдно, когда он, проснувшись и протрезвев, увидел сложившуюся «ситуацию». «Но ведь все равно никто не узнает», - подумал он, выпив кружку крепкого горячего чаю без сахара, и немного повеселел. Но веселье было недолгим, так как снова глубоко внутри он услышал этот противный стук, зовущий его в дорогу. С нарастающим чувством беспокойства он опять попал в водоворот вопросов: «Что я здесь делаю? Зачем мне все это нужно? Разве здесь я должен быть? Ставок, бомж Толик, адвокат Сережа, я же совсем из другой оперы», - возмущался усталый разум прокурора.

- Скоро поедем, пойди приляг, отдохни, - услужливо предложил Сергей. Прокурор молча последовал за ним. Они вошли в полумрак вагончика. Затертый серый пол, задымленная печка в углу, две кровати.

На стенах – ружье, бинокль, календарь, ободранные лоскутки фотографий. Застоявшийся воздух, потемневшие, давно не стиранные одеяла, засаленные подушки. Он брезгливо поморщился и устало прилег на одну из кроватей. Перед его глазами оказалась полка с лежащей толстой черной книгой на ней, механический будильник и календарь с изображением Иисуса. Иисус – улыбается. У Него красивые смелые глаза. Он похож на человека, который делает то, что должен делать. Вольный ветер своим могучим дыханием развевает Его длинные волосы. Иисус смотрит прямо ему в глаза. «Как такое возможно?» – думает прокурор. А еще Иисус протягивает к нему Свои руки. Такой смелый, честный, открытый жест. И говорит. «Постой, как Иисус может говорить?» - спрашивает сам себя прокурор. Ах, вот, эти слова написаны большими белыми буквами слева: «Придите ко Мне, все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас; возьмите иго Мое на себя и научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой душам вашим» (Мф. 11:28-29).

«Иисус зовет меня к Себе. Он обещает успокоение. Он вырвет меня из этой мучительной гонки. В Нем покой. В Нем свобода», – проносится в его обессиленном разуме. И, словно отвечая ему, голос: «Во Мне! Во Мне покой! Во Мне

свобода! Во Мне ты тот, кем ты должен быть. Во Мне жизнь без маски. Во Мне твое спасение». Он вздрагивает и просыпается. Лоб, грудь, спина – все покрыто крупным градом холодного пота. Он смотрит на

картинку. Взгляд Иисуса изменился. Теперь Он смотрит на него выжидающе. Так смотрят на человека, от которого требуется применить свое знание и найти правильное решение задачи. Прокурор берет в руки черную книгу. Это Библия. Старая, потрепанная, вся исчерканная красными и синими чернилами. Когда входит сторож Толик, ему почему-то становится стыдно; и, как бы оправдываясь, прокурор спрашивает:

- А это чья книга?
- Да так, жил тут один, верующий, все картинки наши содрал! - равнодушно отвечает бывший бомж. – Нету его, уехал.
- Значит, забыл? не выпуская Библию из рук, спрашивает прокурор.
- Нет, сказал, кто начнет интересоваться, чтобы подарили! Интересует?

В воздухе повисает неловкая па**y**3a.

«Что он обо мне подумает? Скажет, что я ненормальный? Ну, кого я боюсь? Бомжа? Пьяницу? Забулдыгу? Да никого я не боюсь! Или боюсь? Нет, просто как-то неловко», терзает себя сомнениями прокурор.

Наконец переборов стеснительность неизвестного происхождения, отвечает:

– Пожалуй, возьму! – решается он и, взяв Библию, идет к машине, сам того не замечая, что ему, по сути, уже абсолютно все равно. Ехать или остаться. Быть дома или на работе. Сидеть на месте или куда-то спешить.

Кажется, он нашел свое место. Или это Место нашло его?

Елисей Пронин

«... приидите, благословенные Отца Моего, наследуйте Царство,

уготованное вам от создания мира:

ибо алкал Я, и вы дали Мне есть; жаждал, и вы напоили Меня;

был странником, и вы приняли Меня;

был наг, и вы одели Меня; был болен, и вы посетили Меня;

в темнице был, и вы пришли ко Мне.

Тогда праведники скажут Ему в ответ: Господи! когда мы видели Тебя алчущим,

и накормили? или жаждущим, и напоили? когда мы видели Тебя странником, и приняли? или нагим, и одели? когда мы видели Тебя больным, или в темнице, и пришли к Тебе? И Царь скажет им в ответ: истинно говорю вам: так как вы сделали это одному

из сих братьев Моих меньших, то сделали Мне»

(Mambes 25:34-40)

# Сила Евангелия и рука помощи

«Вы знали о том, что люди всю ночь спали на мосту?» – закричал Вильям Бут, когда утром зашел в контору. Заведующий его персоналом Брамвел, который к тому же был его старшим сыном, ответил: «Да, я слышал об этом».

Вильям оглянулся на него, будучи шокированным таким ответом: «Как мог ты, зная об этом, ничего не предпринять? Я хочу, чтобы этих несчастных людей немедленно обеспечили жильем!»

Так в январе 1888 года был взят в аренду дом, чтобы обеспечивать жильем бездомных – это было первое место, где Армия Спасения обеспечивала бедных людей едой и жильем. Уже к концу первой недели здесь ежедневно получали пропитание более чем две тысячи человек, семьсот из которых были детьми. Все первоначальные организационные затраты были покрыты благодаря пожертвованиям.

Таким было типичное для семьи Бут их социально-ориентированное служение: увидев общественную нужду, тут же приниматься за дело, протягивая нуждающимся ру-

ку помощи, Божью любовь и послание о спасении, дающее людям надежду, которая им была так нужна, чтобы спастись от экономического застоя, царившего в Англии конца девятнадцатого столетия.

Юность Вильяма и Катарины Бут пришлась на то время, когда фермеры и крестьяне превращались в низкооплачиваемых фабричных рабочих, с трудом зарабатывавших деньги, которых едва хватало, чтобы заплатить за крышу над головой семьи. Это была Англия «Оливера Твиста» и «Рождественского гимна» – страна, в которой пропасть между классами выросла настолько, что бедняков с неохотой пускали

в церкви; а ведь каждый десятый в Англии был бездомным, и еще большее количество людей не имели работы. Но если у кого-то из них вдруг заводились какие-то деньги, то большая их часть оставалась у владельцев баров. Преступные круги, наживающиеся на проституции, также пользовались бедностью этих людей, покупая молодых девушек у их родителей, чтобы использовать их в местных борделях. Девушки содержались подобно заключенным; многих из них переправляли кораблями на Европейский континент в качестве «белых рабынь».

Вот в такое общество вошел

пламенный, юный евангелист, который не смог добиться большого признания в качестве проповедника в методистской церкви, и его тихая жена, которая была «привязана» к дому из-за болезни и большую часть юности провела за чтением трудов таких служителей и реформаторов, как Джон Уэсли, Чарльз Финни и других церковных деятелей. И евангелист, и его жена врозь, возможно, достигли бы немногого в жизни, но когда Бог свел их вместе, Буты настолько хорошо дополнили друг друга, что стали огромной силой для Господа. Когда они увидели, как велика нужда среди бедных, Вильяму удалось найти общину, которая не отвернулась от обездоленных, как многие другие, и приняла их. Катарина обеспечивала организационную поддержку и работала над созданием структуры их миссии, что объединяло воедино усилия всех членов команды, а также обеспечивало их надлежащую тренировку, так как «солдаты» приходили не из библейских школ, а из пивных и с улиц, или же были спасены от проституции.

Итак, в 1865 году – в тот год, когда в Соединенных Штатах закончилась Гражданская война – Буты объявили свою собственную революционную войну против социальных и духовных пороков современного им общества открытием христианской миссии Восточного Лондона. В последующие годы (с 1878 г.) их организация называлась Армией Спасения и приобрела такую известность, а их служение – такую силу, которых прежде не имела ни одна христианская организация. Вооружившись Евангелием и несколькими музыкальными инструментами, солдаты Армии Спасения «воевали» в самых неблагополучных районах английских городов, зачастую прямо возле дверей пивных, притягивая к Иисусу толпы людей. Они своей деятельностью так сильно снижали прибыли баров и местных пабов и так открыто вступали в противоборство с этим постоянно отупляемым алкоголем образом жизни, что с целью противостоять Армии Спа-



Вильям (1829-1912) и Катарина (1829-1890) Бут, Армия Спасения, Англия

сения была сформирована группа разбойников и бандитов, которая назвала себя Армией скелетов. С эмблемами в виде черепа и скрещенных костей на своих знаменах и с «вооружением» из муки, красной охры и смертельно опасных обломков кирпича подразделения Армии скелетов яростно атаковали солдат Армии Спасения. Поначалу местные судебные власти старались не замечать того, как члены Армии Спасения подвергались атакам и избиениям на улицах за свою пози-

цию в деле отстаивания праведности, но солдаты Христа с гордостью носили свои шрамы и синяки, как медали, и возвращались проповедовать Евангелие, невзирая на то, как с ними обращались. Вскоре полиция разоружила Армию скелетов и обеспечила постоянную защиту для членов Армии Спасения.

Вильям не позволял никому забывать, что их основная цель нести людям Евангелие. На этом сосредоточивалась вся деятельность Армии. Вильям и Катарина знали, что реальная помощь и настоящие изменения образа жизни придут только тогда, когда Дух Божий коснется жизни этих людей. Вильям был великолепным проповедником. Обращаясь к уличной толпе с речью, он умел очень быстро переориентироваться и сменить тактику, если это было необходимо для лучшего понимания слушателей. Однажды, когда Вильям уступил свое место оратора цыганскому бродячему торговцу, чтобы тот рассказал, как был спасен Богом, он увидел, что свидетельство этого человека нашло в сердцах слушающих более глубокий отклик, чем это могли бы сделать его слова. Вместо того чтобы обидеться, Бут сделал публичные свидетельства постоянной частью уличных служений Армии

Катарина также переживала большой душевный подъем. Хотя ее ответственности за воспитание девяти детей семейства Бут и контроля за структурой Армии было вполне достаточно, чтобы быть постоянно занятой, она чувствовала призвание и к проповедованию. Поначалу Катарина очень смущалась, но вскоре она была настолько востребована как оратор, что даже

Спасения.

превзошла по популярности Вильяма. В то время, когда женщины находились на втором плане в обществе, Катарина стала влиятельным защитником участия женщин в руководстве служением и лично следила за тем, чтобы в Армии Спасения не было никакой дискриминации в отношении к женщинам. Хотя Вильям вначале противился этому, но позже все-таки признал: «Некоторые из моих лучших офицеров являются женщинами».

Армия Спасения всегда была быстрой и изобретательной в восполнении всякого рода нужд бедных и отверженных. Вильям и Катарина не хотели лишать чувства собственного достоинства кого-либо из тех, кому они помогали, поэтому установили небольшую плату за проживание в каждом из своих приютов. Если их «квартиранты» не могли платить, им предлагалась работа, которая соответствовала плате за жилье. Люди занимались всем: от ремонта мебели до подметания полов, чтобы заработать право на крышу над головой и питание.

Когда супруги Бут увидели, в каких ужасных условиях трудятся рабочие местных спичечных фабрик, где газ от сернистых смесей, используемый для производства спичек, разъедал зубы рабочих и медленно отравлял их, Армия Спа-

сения основала свое собственное производство спичек с открытыми светлыми проветриваемыми помещениями и безопасными смесями для изготовления спичек. Продавая свою продукцию в окрестностях, персонал Армии критиковал тех владельцев магазинов, которые продавали спички фабрик, рабочие которых страдали от вредных условий труда. Вскоре фабрика попала в финансовое затруднение и вынуждена была закрыться, но к этому времени условия труда на других фабриках уже изменились в лучшую сторону - «подтянулись», чтобы соответствовать условиям труда на предприятии Армии Спасения. Буты достигли своей цели.

Еще одним направлением деятельности Армии, которое получило наибольшую публичную огласку в девятнадцатом столетии, стало раскрытие с помощью местного журналиста В. Т. Стида дела о торговле и эксплуатации «белых рабынь» - проституток, которыми занимались организованные преступные группировки. Чтобы разоблачить эту преступную деятельность, Стид «купил» юную девушку у ее матери и с помощью бывшей проститутки, которая была спасена и вырвана из преступного окружения, проследил и документально подтвердил то, что юная девушка

была доставлена в место, откуда ее должны были переправить кораблем на Европейский континент. Стид напечатал разоблачающие преступную деятельность статьи в своей газете. Реакция общественности на них вскоре заставила парламент увеличить возраст совершеннолетия девушек с тринадцати до шестнадцати лет (прежде мужчины склоняли девочек-подростков вступать в половую связь, не боясь правовых последствий) и распространили действие этого закона на бордели. В ответ на это наживавшиеся на проституции преступники нашли отца молодой девушки, о которой писал Стид, и использовали его как истца в судебном процессе по обвинению Бутов и Стида в похищении ребенка (девушка в это время была спасена и работала в корпусе Армии Спасения во Франции). Во время процесса, на котором вначале казалось, что Армии Спасения и всему, что сделали Буты, пришел конец, истинные мотивы их поведения по отношению к этой девушке получили публичную огласку – и вместо того, чтобы подвергнуться порицанию, они, как никогда ранее, стали пользоваться широкой общественной поддержкой. В конце концов Буты были признаны невиновными по всем пунктам обвинения, а Стид провел три месяца в заключении. После этого он всегда надевал свою тюремную форму в те дни, когда отмечал юбилеи оглашения ему судебного приговора в знак того, что он ею гордится так, как если бы она была почетной наградой.

В 1890 году, вскоре после смерти Катарины, Вильям опубликовал свой труд «Самая темная сторона Англии и выход из нее» – книгу, обращающую внимание общественности на социальные болезни



бедных слоев населения и предлагавшую решение этих проблем. Эта книга была плодом общих усилий Вильяма, Катарины и Стида. В ней были намечены идеи о создании служб трудоустройства, служб по розыску пропавших людей, а также других учреждений, существование которых сегодня нам кажется нормой, но которых в то время не существовало.

В 1900 году деятельность Армии Спасения распространилась более чем на двадцать пять других наций по всему миру.

Вильям продолжал служение до самой смерти (1912). Он часто путешествовал на автомобиле, и его часто приветствовали многотысячные толпы людей. На похоронах В. Бута королева Англии прошла незамеченной в последний

ряд заупокойной службы и присела рядом с бедно, но опрятно одетой женщиной. Когда гроб проносили мимо них, женщина протянула руку и положила на крышку гроба три увядшие гвоздики. «Что привело вас сюда, на эту службу?» – спросила ее королева, когда они покидали церковь. «Он заботился о таких, как я». Королева догадалась, что эта женщина была спасена от проституции благодаря деятельности Армии.

сть в мире целые деноминации и даже страны, которые просуществовали тысячелетия, а сделали меньше, чем Армия Спасения. Сегодняшняя Армия Спасения очень отличается от того, какой она была сто лет назад, но и поныне она продолжает свою деятельность благодаря тому прочному фундаменту, который заложили Буты. Бескомпромиссная деятельность Вильяма и его жажда распространять Евангелие, а также умение Катарины обеспечить этот энтузиазм организационной структурой и здравым учением, создали организацию, которая во многом изменила мир и до сегодняшнего дня продолжает свидетельствовать о важности Божьей любви и помощи ближним. Хотя большинство учебников истории даже не упоминают о Бутах, они, возможно, сделали гораздо больше, чтобы спасти викторианскую Англию от гражданской войны и превратить промышленную революцию в позитивную социальную силу, чем любой другой политический или государственный деятель Англии того времени.



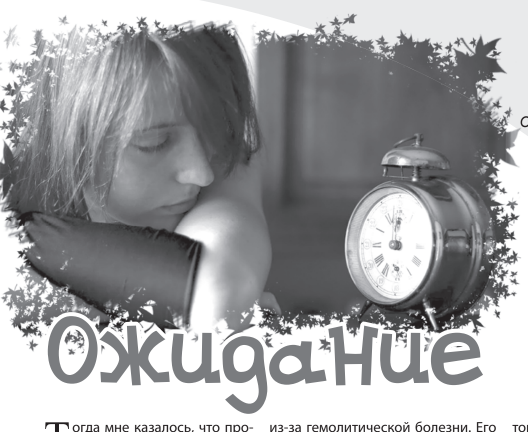
Антрополог предложил детям из африканского племени поиграть в одну игру. Он поставил возле дерева корзину с фруктами и объявил, обратившись к детям: «Тот из вас, кто первым добежит до дерева, удостоится всех сладких фруктов». Когда он сделал знак детям начать забег, они накрепко сцепились руками и побежали все вместе, а потом все вместе сидели и наслаждались вкусными фруктами. Пораженный ан-

### «Не о себе только каждый заботься, но каждый и o dpyrux» (DATI 2:1-4)

трополог спросил у детей, почему они побежали все вместе, ведь каждый из них мог насладиться фруктами лично для себя? На что дети ответили: «Обонато», что на их языке означает «я существую, потому что мы существуем». Другими словами, разве возможно, чтобы один был счастлив, если все остальные грустные?

Некоторые из нас называют людей из африканских племен примитивными и недалекими. А может, нашему, погрязшему в эгоизме и прочих пороках, обществу стоит поучиться у них правилам счастливой жизни, когда вместе радуемся и наслаждаемся, вместе плачем и утешаем друг друга; научиться сочувствовать чужой боли, уметь радоваться успехам друга, брата, соседа, ибо это и является настоящим счастьем, и это нам предлагает в Своем Слове Небесный Отец как эталон жизни?!

Слава Ему вовеки!



Тогда мне казалось, что прошло очень много времени, приходили пугающие мысли, что про меня забыли и уже никогда за мной не придут.

В жизни без терпеливого ожидания не обойтись. Иногда, чтобы дождаться определенного результата, нужно потратить годы, а иногда десятки лет.

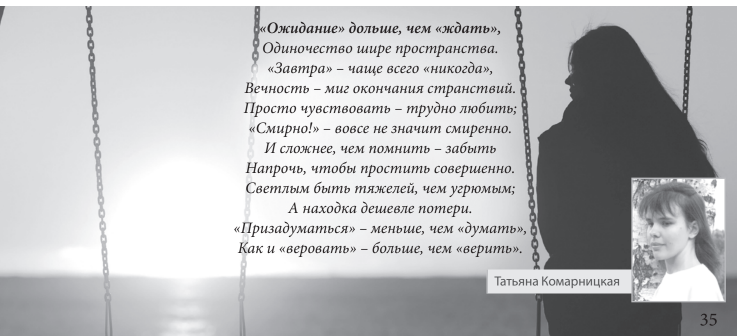
Когда родился мой старший сын, он сразу попал в реанимацию

из-за гемолитической болезни. Его состояние было крайне тяжелым, через пару часов после рождения ему сделали переливание крови. Я очень переживала и молилась Богу, искала Его благословения. «Если сыну суждено вырасти верующим достойным человеком, пусть он выздоровеет, а если он станет негодяем и безбожником – то пусть лучше умрет сейчас», – такой была моя просьба к Богу. Глубоко внутри

для меня было время, когда приходилось кого-то или чего-то ждать. Одно из часто повторяющихся и неприятных впечатлений – это вокзал, куча сумок и чемоданов, и я в качестве сторожа, а родители стоят где-то в бесконечной очереди за билетами. Наверное, из-за моего плохого зрения меня всегда можно было оставить одну, не опасаясь, что я куда-нибудь убегу. Я послушно сидела и ждала; а что мне оставалось делать, ведь все равно не смогу отыскать родителей в этой толпе.

С детства самым трудным

тогда почувствовала, что Он принял мою молитву. Сын выздоровел; теперь жду, что жизнь его станет такой, какую просила, хотя последние пару лет это ожидание дается с трудом. Сейчас ему восемнадцать. Он гордый, дерзкий, о таких говорят: «Бога не боится и людей не стыдится», но для Бога нет ничего невозможного, Он может все изменить в один момент. Я продолжаю ждать и верю, что дождусь.



Намедни размышлял. Странное слово – размышлял. Однако!

Вышло-то как. Господь повестку поменял кардинально. Я не провласть. У них повестка не меняется. Воровать, да так воровать, чтобы никто и не пикнул.

Я о священниках беспокоюсь. О профессиональных верующих.

Произошло обнуление. Без голосования.

Их лишили кафедры. И в этом, конечно, трагизм великий.

Помню, ретивые учителя кафедру превозносили выше Евангелия. Поднимали ее над всеми конструкциями храмов так, чтобы вся толпа была внизу. И благопристойно взирала снизу вверх.

Да и спокойнее наверху. Ближе к Богу. Дальше от людей.

Теперь вот Господь священников на кафедру не пускает.

Отвернулся Господь или отправляет к людям?

Странно и страшно...

Однако в этом и благодать великая. Наконец-то можно уподобиться Христу!

Тот ведь никогда на кафедру не восходил.

Он по улицам хаживал. Беседовал с мытарями. С грешниками судьбу их обсуждал.

Похоже, что церковь потеряла себя. Застряв между небом и землей, не может разговаривать с землянами. Язык не тот. И с небом связь не может навести. Поэтому картинами заполняет пространство. И золота побольше на крышу кладет.

Вот Господь и развернул историю. Если сейчас карантинную пустынь окинуть взглядом, что можно увидеть?

Христос от дома к дому, от села к селу, от города к городу идет с народом и к народу.

Деян 10:38: «Как Бог Духом Свя-

тым и силою помазал Иисуса из Назарета, и Он ходил, благотворя и исцеляя всех, обладаемых диаволом, потому что Бог был с Ним».

Он ходил, благотворя.

Он творил благо. Добро делал людям.

Вот сдается мне, что и нам, последователям Иисуса Христа, нужно быть поближе к людям.

К человеку подойти. Увидеть его слезы. Лицо, исцарапанное болью. Душу, оскорбленную и оскопленную.

Побеседовать с ним уважительно. Елеем раны обработать.

Сироту принять. Старика теплом согреть.

Не дойдут они до кафедры. Грязные. Заразные. Обманутые обманщики.

И бить их бесполезно. Их жизнь уже побила и убила.

Им нужна любовь.

Вот ведь беда, лучше бы и не рассуждал. А теперь вот думаю, что и в храме нужна любовь. И с кафедры должна звучать проповедь любви.

И не только слово любви, но и дело любви.

Сколько раненых, избитых и замученных святыми буквами лежат в канавах возле храмов.

Отверженные. Нечистые. Преданные. Непрощенные. Осужденные. Приговоренные к вечным мукам и погруженные в муки теперь.

Это жертвы святых насильников. Именем Божьим добивающих раненых.

Эпидемия зла разрывает нас. Эпидемия властолюбия губит нас.

Но есть лекарство. Это искреннее покаяние. Истинная метанойя!

Можно и реформацией назвать. Но важно возвратиться ко Христу.

И облечься в любовь!

а не имею любви. –

1 Кор 13:1-2: «Если я говорю языками человеческими и ангельскими, а любви не имею, то я – медь звенящая или кимвал звучащий. Если имею дар пророчества, и знаю все тайны, и имею всякое познание и всю веру, так что могу и горы переставлять,

