

#### Читайте в номере:

| Если зерно не умрет Н. А. Соболев                | 3  |
|--------------------------------------------------|----|
| Необходимо знать                                 | 4  |
| 4 урока из жизни муравейника М. А. Савин         | 5  |
| <b>Чьи молитвы Бог слышит</b> Р. А. Торрей       | 7  |
| <b>Мой ближний</b> В. С. Рягузов                 | 14 |
| Чем занят Сатана? Ж. Федоренко                   | 14 |
| Последнее великое слово Ф. Янси                  | 18 |
| «Там тебе помогут!» В. С. Рягузов                | 19 |
| Бог дает больше того, о чем мы мечтаем Н. Ищенко | 20 |
| Не цель, а средство Ч. Колсон                    | 22 |
| Осторожно, а то унесет! М. Лукадо                | 23 |
| Небольшой пакет продуктов Д. Добсон              | 23 |
| <b>Блаженны нищие духом</b> Н. А. Гаврилов       | 24 |
| Миф о сложностях жизни Г. Р. Брандт              | 27 |
| Как важно быть осторожным А.И.Коломийцев         | 31 |
| Купіть собі козу В. Слонопас                     | 32 |
| Для слави Божої В. Слонопас                      | 34 |
| Псалом Давида 132 Т. Шевченко                    | 35 |

# Свет Евангелия

#### № 6 (136) ноябрь-декабрь 2019

Блаженны нищие духом, ибо их есть Царство Небесное.

Блаженны плачущие, ибо они утешатся.

Блаженны кроткие, ибо они наследуют землю.

Блаженны алчущие и жаждущие правды, ибо они насытятся.

Блаженны милостивые, ибо они помилованы будут.

Блаженны чистые сердцем, ибо они Бога узрят.

Блаженны миротворцы, ибо они будут наречены сынами Божиими.

Блаженны изгнанные за правду, ибо их есть Царство Небесное.

Блаженны вы, когда будут поносить вас и гнать и всячески неправедно злословить за Меня.

Радуйтесь и веселитесь, ибо велика ваша награда на небесах: так гнали и пророков, бывших прежде вас.

Мф. 5:3-12

Ответственный за печать Дмитрий Волошенюк

© Все права закреплены за Богом. Используйте, копируйте и распространяйте все материалы из этого издания для исполнения повеления Христа:

"Идите по всему миру и проповедуйте Евангелие. Кто будет веровать и креститься, спасен будет; а кто не будет веровать, осужден будет" Марка 16:15-16

Предыдущие журналы можете читать по адресу: http://lightofthegospel.com/?page\_id=1523



авайте и вправду порассуждаем, что было бы, если посаженное в землю семя не умирало бы? Ну, во-первых, оно оставалось бы целеньким! А во-вторых, просто ничего не было бы – то есть семя бы не прорастало, растение из него не вырастало бы! Ну и, конечно же, никакого плода не было бы!

И какими бы мы ни были хорошими, но мы все же желаем, чтобы семя обязательно умерло в земле. Неужели нельзя сделать так, чтобы семя не умирало? Ведь жалко же! Мы его в прошлом году растили-растили, а теперь закопать в землю? Можно, конечно, не закапывать семя в землю; но если мы хотим получить урожай, то мы обязательно должны сделать это и позаботиться о том, чтобы оно там умерло. Иначе оно не принесет плода!

Получается так: если зерно не умрет, то не принесет плода; а если умрет, то принесет много плода!

Я долгое время задаю вопросы Богу и самому себе: «Почему наши

церкви перестают расти? Почему к нам идет все меньше людей? Почему так мало стало покаяний? Почему мы не приносим сегодня много плода?»

Возможно, что кто-то и приносит какой-то плод, но Иисус обещал, что если зерно умрет, то принесет много плода. То есть и мы должны принести много плода! Иисус рассчитывает на это! Он для этого оставил Небо, оставил Свой трон, чтобы дать нам возможность принести много плода; и чтобы мы получили венец и величие в царстве Его! И что же Он получает от нас сегодня?

Читая этот стих, я неожиданно получил ясный ответ на свой больной вопрос! Оказывается, вся проблема в том, что современные христиане не очень-то хотят или готовы умереть, чтобы приносить Богу плод. Иисус Христос показал пример: Он умер для того, чтобы многие были спасены. То есть через Его смерть люди получают прощение грехов и вечную жизнь с Богом!

И дети Его должны идти тем же путем – путем умирания для себя и для мира.

Точно так же, как жалко класть зерно в землю, так же жалко сораспяться со Христом! Иисус Христос говорит ясно: если хочешь принести много плода – должен умереть для своего «Я», и другого пути просто нет!

И тут появляется много вопросов! Неужели я должен что-то потерять, что-то отдать, от чего-то отказаться? Причем, в наше время, когда есть возможность как раз приобретать и получать! О, Господи, да зачем это надо? А нельзя как-нибудь без этого? Ведь сегодня можно жить «как все», иметь то, что имеют все! А тут вдруг – умереть для себя, для своих желаний, для плоти и для мира? И многие христиане соглашаются служить Богу, отдавая для этого только самую малость - пару часов на воскресное служение, ну, и, может быть, немного опущенных в сокровищницу церкви денег! А для себя хочется иметь хороший дом, хорошую машину, детям дать хорошее образование, в свободное время хочется развлечься – благо, сейчас настроили много развлекательных комплексов! Сейчас христиане уже стали разбираться в хоккее и футболе, наблюдают за событиями в телевизионных сериалах, посещают театры и кинотеатры, знают по имени выдающихся спортсменов и артистов, но... совсем не различают библейских Ровоама и Иеровоама!

Конечно, плоть делает все возможное, чтобы остаться жить! Ей совсем не хочется умирать! Она изо всех сил сопротивляется смерти! Она готова служить и Богу, и человеку, лишь бы ее не распяли на кресте.

И человек, поддавшийся этому искушению, соглашаясь с плотью, внешне ничем не отличается от того, кто пошел по пути умирания своего «Я» и сораспятия со Христом. Отличие только в одном: он не приносит плод!!!

Дорогие братья и сестры! Не в этом ли причина нашего бесплодия? Не потому ли сегодня люди не хотят идти в наши церкви, что они видят там не Христа, а наше «Я» или нашу плоть, которая (может быть!) даже служит Богу! Они видят непосвященных христиан и не хотят становиться такими же! Они хотят увидеть Бога, но за частоколом наших «Я» они не могут разглядеть Иисуса, Который умер за них, чтобы и они были спасены! Друзья мои, я не могу не ставить восклицательные знаки! Я много ставлю и вопросительных знаков, потому что душа болит и кричит, сердце плачет и скорбит!

Давайте остановимся в круговороте нашей жизни и в тишине поговорим с Богом. Просто поговорим! Не надо молиться – наши молитвы иногда не идут выше потолка! Давайте хотя бы просто помолчим перед Ним! Пусть Дух Святой поговорит с нами! Он – Святой, и Его ответственность обличать мир о грехе. Пусть Он Своею Святостью осветит

нашу душу, наше сердце, наши мечты и наши планы! Пусть Он взвесит нас и нашу жизнь на весах Своего правосудия! Пусть обличит Он нас! Это намного лучше, чем погибать в трясине мирского болота.

Я ничего не хочу советовать вам, что делать и как поступать. Пусть Он скажет вам! Только послушайте Его! Это очень важно! Без этого дальше жить нельзя!

Или мы умрем для себя – и будем жить вечно! Или мы будем жить для себя – и умрем навечно!

Вот и выбирайте, ведь третьего пути нет!

«Дай мне с трудной справиться задачей –

Победить земную суету; Только полной радостной отдачей Я Тебя, Господь, приобрету!»

Н. А. Соболев

Не требуется быть ученым человеком, чтобы приводить грешников ко Христу. Необходимо только самому знать путь к Спасителю.

Близ города Выборга, в Пацула-парке, на высокой скале бьет ключ, дающий замечательно чистую, вкусную, холодную, как лед, воду, и в таком изобилии, что ее хватает на весь город. Там же на горе построен большой водоем, закрытый со всех сторон. От него проведены трубы, доставляющие воду всем жителям Выборга. В парке, у самой дороги, поставлена красивая чугунная стойка, а к ней прикреплена металлическая кружка, висящая на цепочке. В жаркий летний день мимо проходил путник. Его очень мучила жажда, но он никак не мог добиться воды. Он спросил хорошо одетого прохожего, не может ли он указать ему, что нужно сделать, чтобы потекла вода. Но и тот не знал этого. Тут подошел маленький разносчик, слышавший их разговор. Он поставил на землю свой лоток, нажал имевшуюся в стойке кнопку, и вода полилась. Обрадованный путник мог теперь утолить свою жажду. Разно-

Необходимо знать

счик знал немного, но он знал, как получить воду.

Если мы сами нашли путь ко спасению, то и другим сможем его указать. Нет лучшей задачи в мире, как приводить грешников к Спасителю. Дай Бог, чтобы каждый христианин привел хоть одного неверующего ко Христу, Источнику вечной жизни.



«Пойди к муравью, ленивец, посмотри на действия его, и будь мудрым. Нет у него ни начальника, ни приставника, ни повелителя; но он заготовляет летом хлеб свой, собирает во время жатвы пищу свою»

NDOKE MYPABELLIKA

MYPABELLIKA

ервый урок, которому мы можем научиться у муравья: трудолюбие и настойчивость в достижении цели. Однажды я наблюдал за муравьем, который тащил груз в три раза больше него. Он очень старался, видимо считая, что его ноша очень необходима для муравейника. На пути маленького труженика было много препятствий. Не раз ему приходилось ронять свой груз, но он вновь к нему возвращался и настойчиво тянул ношу к цели. Удивительно, муравей не бросил эту тяжесть. Можно было бы задать вопрос: «Что, ему больше всех надо? Пусть другие теперь поработают...» Ничего подобного, он прилагал все старание, чтобы достигнуть цели.

Однажды я летел в самолете и читал историю о миссионере, который двести лет назад со своей семьей переехал в буддистскую страну – Бирму. Это были первые белокожие люди в той местности. Когда христианская семья выходила на землю с корабля, шел проливной дождь. Они еще не знали, что их ожидает нищета, голод и эпидемия холеры. Через короткое

время их единственный ребенок умирает от этой страшной болезни. Но супруги не вернулись на родину, у них была важная цель: выучить сложный язык жителей Бирмы и перевести на него Евангелие. Миссионеры пережили много скорбей, на них обрушились жестокие гонения. Главу семейства закапывали в землю, сажали в клетку, но он не сдавался, настойчиво изучал сложный язык. Он стремился к цели. Прошло много лет труда, когда наконец было напечатано первое Евангелие, а позже первые жители Бирмы захо-

дили в воду, принимая святое водное крещение. У Бога есть «духовные муравьи», которые настойчиво стремятся к цели, преодолевая препятствия.

Муравьиный город – это единый организм. Я видел передачу, в которой с помощью мощного объектива ученые сняли жизнь муравейника, к которому подошел медведь и стал искать внутри что-то съестное. Представьте себе, как огромная медвежья лапа угодила прямо в середину муравейника. Вы знаете, как отреагировали муравьи? Никто

не издал клич: «Спасайся, кто может!» Нет, без всяких команд, так как у них нет начальников, все дружно, как по команде, бросились на медведя. Сотни маленьких насекомых гибли, но остальные мужественно

сражались за свой дом. И медведь отступил. Оказывается, когда муравьи объединяются, они непобедимы. Но и это еще не все. Казалось бы, после одержанной над медведем победы можно было бы и отдохнуть; но нет, трудолюбивые муравьи тут же принялись за вос-

становление разрушений. И снова закипела работа. Муравьиный город живет по законам, заложенным Творцом. По этим законам они едины в борьбе и труде, они живут и действуют, как один организм. К тому же, муравьи не ожидают поощрения за работу или повышения в должности. Бог заложил в них инстинкт, что они выживут, если будут вместе, будут едины.

Еще один урок – в муравейнике каждый знает свою работу. Я думаю, многим приходилось видеть большой лесной муравейник. Такое сооружение – настоящий город со своими улицами, с кладовыми и местами для мусора. И в таком муравьином городе каждый знает свою работу. Это удивительно! С первого взгляда кажется, что в муравейнике сплошной хаос, бегающие туда-сюда суетливые му-

Муравьиный город живет по законам, заложенным Творцом. По этим законам они едины в борьбе и труде, они живут и действуют, как один организм. К тому же, муравьи не ожидают поощрения за работу или повышения в должности. Бог заложил в них инстинкт, что они выживут, если будут вместе, будут едины.

равьи. Но, на самом деле, там порядок. В муравейнике есть няньки, строители, есть те, кто доставляет пищу, сторожит и убирает. Здесь все четко распределено, и каждый знает свою ответственность. Рабочий муравей живет всего один год, и в течение этого времени он жертвенно отдает себя для других. Среди муравьев есть и те, которым не суждено видеть солнца – вся их жизнь проходит под землей. Эти муравьи следят за воздухом, за температурой, чистотой и влажностью

в муравейнике. Муравьи заготавливают и съедают очень много пищи; но, несмотря на это, в их городе всегда чистота и порядок.

– Зайди в мой дом, в мою комнату, – приглашает муравей. – Посмотри, какая там чистота.

Я иногда спрашиваю молодежь:

Что увидит гость, если зайдет в вашу комнату?

Итак, муравей не только трудолюбивый; он любит чистоту и порядок, а свою короткую жизнь отдает на служение другим.

И последний урок. Давайте сравним двух насекомых, муравья и комара. Муравей тихо и скромно совершает свое служение. А комар? Не успел влететь – уже трубит; еще ничего не сделал – а уже так громко о себе заявляет, желая причинить кому-то боль.

«Научись у муравья», – говорит Писание. Большинство муравьев обладают посредственным зрением, а некоторые подземные виды являются полностью слепыми, но они дружны и трудолюби-



Свет Свангелия → № 6 (136) ноябрь-декабрь 2019

«И, чего ни попросим, получим от Него, потому что соблюдаем заповеди Его и делаем благоугодное пред Ним» (1 Ин. 3:22)

ЧЬИ МОЛИТВЫ

Поговорим о том, кого Бог слышит. Чьи молитвы Он слышит?

У многих укоренилось мнение, что все обетования в Слове Божием, связанные с ответами на молитву, принадлежат всем, и каждый может претендовать на них. Это далеко не так. Божье обетование слышать молитвы принадлежит только определенным людям, и Слово Божие ясно указывает на них. Превратно истолковывая Писание, вышеупомянутые обетования чаще всего приписывают людям, к которым они совершенно не относятся. Но, принимая на свой счет эти обетования. такие люди приходят к разочарованию. Они не получают того, о чем просят, и ставят под сомнение Божье обетование. Но дело здесь отнюдь не в обетовании, а в том. что кто-то, совершенно не имеющий на это права, хотел им воспользоваться. Бог ясно говорит нам в Слове Своем. чьи молитвы Он обещает слышать.

БОГСЛЫШИТ

*1 Ин. 3:22* ясно и опреде-**D** ленно сказано: «И, чего ни попросим, получим от Него, потому что соблюдаем заповеди Его и делаем благоугодное пред Ним». Обращали ли вы внимание на это удивительное высказывание апостола Иоанна? Что он просит от Бога, то и получает. «Чего ни попросим, получим от Него». Кто из нас может сказать так? Некоторые, может быть, и скажут: «Многое из того, что просил, я получил». Или: «Кое-что я все-таки получил». Но многим придется сознаться: «Не могу припомнить, чтобы получал то, о чем просил». А вот Иоанн сказал: «И чего ни попрошу от Бога - получу». Где он взял эту смелость? И как нам достигнуть того, чтобы получать все просимое?

# 1. Бог слышит молитвы тех, кто соблюдает Его заповеди

Повторяю стих еще раз: «И, чего ни попросим, получим от Него, потому что соблюдаем заповеди Его и делаем благоугодное пред Ним». Если мы в Библии

встречаем слова «так как», «поэтому», «потому что», то необходимо обратить на них особое внимание. Они как раз и указывают на основу вешей.

В нашем тексте Иоанн говорит, что основой услышанной Богом молитвы является соблюдение заповедей и благоугодное хождение перед Ним. Здесь просматриваются две характерные стороны. Первая - мы соблюдаем Его заповеди. Бог слышит молитвы тех, кто исполняет Его заповеди, т. е. кто в Слове Божием ежедневно ищет волю Господа и, узнав ее, исполняет. Прежде чем исполнить наши желания, Богу угодно, чтобы мы вняли Его Слову. Наша чуткость к Божьим заповедям вызовет обостренное внимание Бога к нашим молитвам. Итак, ежедневное искание воли Господней и исполнение ее, как только мы ее познали, приведут нас к большим благословениям, когда Бог услышит нас.

В этом кроется основная причина многочисленных молитв без ответа: или же молящиеся люди недостаточно исследуют Слово

Божие и не ищут воли Божией, или же не всегда исполняют волю Его. В моей первой общине очень часто на собраниях присутствовала одна образованная женщина, которая не была членом этой церкви, но когда-то в ней состояла. Как-то в воскресенье мы вместе возвращались домой, и тут я спросил ее: «Я слышал, вы были раньше членом нашей церкви?» – «Да, это верно». – «Почему же вы теперь в ней не состоите?» – «Я не верю в Библию». – «Но почему?» – «Я испытывала обетования, и они не подтвердились».

Я живо спросил: «Не можете ли вы назвать одно из обетований, которое не подтвердилось в вашей жизни?» - «Да, конечно, не говорится ли где-то в Библии, что произнесенная в вере молитва будет исполнена?» - «Да, там приблизительно так сказано». - «Мой муж был очень болен. Я молилась об его исцелении и твердо верила, что Бог меня услышит. Но муж умер, так что обетование не исполнилось». – «Нет, оно исполнилось». - «Как? Ведь он умер! А я так верила. Ведь сказано, что все, что ни попросите и будете верить, получите». Я возразил: «Это обетование звучит так: "Потому говорю вам: все, чего ни будете просить в молитве, верьте,

что получите, – и будет вам" (Мк. 11:24). Принадлежите ли вы к этим "вам"?» – «Как вас понимать?» – «Принадлежите ли вы к тем, к которым относится это обетование?» - «Разве оно не для всех христиан?» - «Конечно, нет. Бог в Своем Слове совершенно ясно объясняет, кому принадлежит это обетование». И я прочитал ей 1 Ин. 3:22: «И, чего ни попросим, получим от Него, потому что соблюдаем заповеди Его и делаем благоугодное пред Ним». И спросил ее: «Когда вы молились, было ли выполнено это условие? Соблюдали ли вы Его заповеди? Во всем ли исполняли Его волю и прославляли Его имя?» – «Нет, конечно, нет». – «Ну, вот видите, значит, вы не имели права опираться на это обетование». Она поняла свое заблуждение, вернулась к Богу и стала ревностным членом нашей церкви.

Очень многие думают так же, как и эта женщина, принимая себе обетования, не вникая, кому они адресованы, а за этим следует разочарование. Принадлежишь ли ты к этим «вам»?

В нашей общине, в Чикаго, были две женщины. Одна была госпожа,

ни попросим, получим от Него, потому что соблюдаем Его заповеди и делаем благоугодное пред Ним». «Ну что, – спросил я, – подходит это вам? Ищете ли вы каждый день воли Божией, исполняете ли ее, когда узнаете о ней?» – «Нет»... – «Но ведь тогда не стоит удивляться, что Бог не слышит вас...»

Этот вопрос я задаю каждому: ищешь ли ты ежедневно со всей тщательностью в Слове Божием Его волю для себя? А главное, исполняешь ли ты Его волю, как только познаешь ее? Если да, то



а другая - ее служанка. Госпожа была серьезной христианкой. Однажды вечером, после собрания, ее служанка подошла ко мне и сказала: «Моя госпожа думает, что мне нужно с вами поговорить, г-н Торрей». – «Почему же она так думает?» – «Потому что я в полном смятении». - «В чем же причина?» спросил я. «Бог не слышит моих молитв...» – «Это не должно вас удивлять. Обещает ли Он где-нибудь слышать ваши молитвы? Бог очень ясно говорит в Слове Своем, чьи молитвы Он слышит». И тогда я снова процитировал 1 Ин. 3:22: «И, чего

ты стоишь на благодатной почве молитвы и принадлежишь к тем, чьи молитвы Бог слышит и обещает исполнить. Если же нет, тогда ты не относишься к группе людей, чьи молитвы Бог обещает услышать.

Пролистав всю Библию, можно удостовериться, что в основе каждого из обетований Божиих в отношении наших молитв лежит та же мысль. Возьмем, например, прекрасное обетование Иисуса Христа отвечать на наши молитвы, знакомое и часто цитируемое – Ин. 14:13-14: «И если чего попросите у Отца во имя Мое, то сде-

лаю, да прославится Отец в Сыне; если чего попросите во Имя мое, Я то сделаю». Обычно цитирующий это место останавливается на этих словах под впечатлением того, что каждый, просящий во имя Иисуса Христа, будет услышан. Но Иисус не закончил этими словами, Он продолжил. Читаем дальше: «Если любите Меня, соблюдите заповеди Мои. И я умолю Отца, и даст вам другого Утешителя, да пребудет с вами вовек, Духа истины, Которого мир не может принять, потому что не видит Его и не знает Его; а вы знаете Его, ибо Он с вами пребывает и в вас будет». Другими словами, если у нас будет эта любовь ко Христу, которая побуждает нас исполнять Его заповеди, то Иисус Христос будет просить Отца, а Тот, по просьбе Сына, ниспошлет Духа Святого. А Дух Святой, в Свою очередь, будет вводить нас в молитву, и мы сможем молиться по воле Божией.

Или возьмем другое обетование, одно из замечательнейших во всей Библии в отношении исполнения молитв – Ин. 15:7: «Если пребудете во Мне и слова Мои в вас пребудут, то, чего ни пожелаете, просите, и будет вам». Этот стих постоянно цитируется в том смысле, что «если пребудете во Мне, то чего ни пожелаете, просите, и будет вам». Но это не главное. Самое главное – «если Его слова пребудут в нас» – остается без внимания. А ведь это Сам Иисус говорил нам. Да, необходимо пребывать в Нем; но не менее необходимо, чтобы Его слова пребывали в нас, тогда Бог ответит на наши молитвы. Но Его слова не могут пребывать в нас, если мы не изучаем Слова Божия.

Для того чтобы Его слова в нас пребывали, существует лишь один способ – прилежно следовать этому Слову. Через три стиха Иисус опять говорит: «Если заповеди Мои соблюдете, пребудете в любви Моей, как и Я соблюл заповеди Отца Моего и пребываю в Его любви». Пройдя таким образом все Писание, мы удостоверимся, что любое обетование об исполнении молитвы относится к тем, кто прилежно изучает Слово Божие, чтобы узнать Его волю; а узнав, исполняет ее.

Ты, может быть, смущен, почему Бог не отвечает на твои молитвы? Здесь нечему удивляться, ведь ты не стараешься познать волю Божию в Его Слове; или, познав, не каждый раз исполняешь ее. Даже если ты, как правило, и исполняешь Его волю, а одного пункта упорно избегаешь, этого достаточно для того, чтобы Бог не мог слышать твою молитву.

#### 2. Бог слышит молитвы тех, кто делает благоугодное пред Ним

о соблюдать заповеди – это **⊥** ⊥ еще не все. В нашем стихе есть продолжение: «И, чего ни попросим, получим от Него, потому что соблюдаем заповеди Его и (обратите внимание на это короткое и значительное «и») делаем благоугодное пред Ним» (1 Ин. 3:22). Недостаточно делать только то, что Бог ясно и категорично заповедал. Сверх надлежит еще делать то, что «благоугодно пред Ним».

годно Богу, но о чем Он ни разу ясно и конкретно не упомянул. Многие представляют себе Божие правление следующим образом – Бог устанавливает массу законов, которым надлежит следовать. Это ты должен делать, и то ты должен. А этого ты делать не должен, это тебе не позволено делать, и другое не позволено. Они представляют, что вся обязанность христианина состоит в исполнении того, что Бог требует; а на остальное, чего Бог не настоятельно требует, не обращают внимания. Какое превратное представление о царствовании Бога! Бог не является слепым блюстителем морали. Он намного больше - Он наш Отец. Эта мысль лежит в основе всего библейского учения о молитве - мысль о том, что Бог наш Отец.

Как же управляет детьми Отец? Составляет ли Он список предписаний, что можно и что нельзя, что должно и что нет? Доволен ли Он, когда видит, как пунктуально дети придерживаются установленного режима? Нет, как мудрый отец, Он этим не удовлетворится. Он, как педагог, установит несколько правил поведения, которые сочтет нужными. И на основании этих правил Он ожидает, что Его дети так основательно познают Его характер, Его желания, что инстинктивно почувствуют, что Отцу нравится, а что нет, без всяких напоминаний с Его стороны.

Я вспоминаю, как мы с женой поступали с нашими детьми. Особых списков и расписаний не было - воспитание наше покоилось на



некоторых основных положениях. Но и здесь мы не всегда объясняли детям, почему мы выдвигаем то или иное правило. Мы стремились научить детей прислушиваться к мнению авторитета. Во многих семьях и в системе школьного образования большой недостаток в том, что авторитету не уделяется должное внимание. Многие так называемые педагоги пытаются доказать, что современным детям нужно все объяснять, каждый поступок обосновывать. Нельзя «закабалять» детей школой и семьей, необходимо дать им возможность свободного развития.

Это самый опасный принцип современной педагогики. Этим-то мы и воспитываем себе раскольников в семье, в школе, а позднее – в обществе и руководстве. Мы, родители, являясь в той или иной степени авторитетными личностями, в первую очередь должны приучить современное поколение к авторитету родителей в семье, учителей в школе, к авторитету руководства вообше. Когда они научатся исполнять желания или чью-либо волю, не спрашивая каждый раз «почему?», они научатся познавать характер и сущность наших желаний в любом случае: в школе или семье, на улице или дома, в обществе или в уединении, инстинктивно определяя данную ситуацию и принимая решение так, как это понравилось бы, допустим, родителям. Это очень хорошее качество - интуитивно ориентироваться в различных ситуациях.

Вот пример из нашего семейного опыта. После блистательной победы в Маниле адмирал Диви и президент Мак Кинли посетили Чикаго. Со всех сторон люди ринулись в Чикаго посмотреть на президента и адмирала. Чтобы предоставить такую возможность, в самой большой аудитории города, рассчитанной на 7-8 тысяч человек, должно было состояться воскресное богослужение

с участием вышеуказанных лиц. Претендовало же на места в зале по меньшей мере 20-30 тысяч человек. Не то, чтобы люди вспомнили о Боге – просто всем хотелось посмотреть на достопримечательные лица. Перед организаторами встала проблема, кому выдать пригласительные билеты. Несколько было выдано для школ.

Одной из моих дочерей тоже предложили два билета, но она ответила: «Спасибо большое, но дайте их лучше кому-нибудь другому». - «Почему? - воскликнула учительница. – Каждый мечтает о таком билете, а ты не желаешь идти? Почему?» – «Я не хочу, потому что моему отцу это наверняка не понравится». - «Он что, говорил с тобой об этом, запрещал тебе?» – «Нет. Возможно, он вообще не знает об этом собрании, но я думаю, что он огорчился бы за меня, поэтому не хочу идти». И хотя моя дочь мне об этом не рассказала, я все же услышал от других и порадовался за нее.

Точно так и Отец наш небесный хочет радоваться за нас. Он хочет, чтобы мы знали Его вкусы и желания; и, зная Его желания, каждый раз делали бы то, что угодно Ему, не ожидая, когда Он скажет об этом. И, наоборот, не делали бы того, что не обрадовало бы Его, даже если это нигде Им не запрещено.

Если наши помыслы будут направлены на то, чтобы делать «благоугодное пред Ним», то и Он сделает все, чтобы исполнить наши молитвы. Как часто ты думаешь о том, нравится ли Богу твое решение, благоугодно ли оно перед Ним? Всегда ли угодны Богу твои поступки, твои решения, даже если нет на то конкретного предписания или указания? Здесь кроется ответ на многие вопросы, смущающие сегодня молодых, а порой и старых христиан. Например: может ли верующий посещать театр? Разрешается ли верующему танцевать? Можно ли играть в карты, ходить в кино и т. д. и т. п.?

Многие пытаются ответить на эти вопросы встречным вопросом: «А где в Слове Божием написано, что нельзя ходить в театр, танцевать, играть в карты?» Вопрос будет стоять так: «Понравится ли это моему Отцу? Понравится ли это Богу?»

Возьмем, к примеру, театр. Если бы я знал, что Богу угодно видеть меня в театре сегодня, то я пошел бы, независимо, что подумали бы об этом другие. Но если я знаю, что Богу больше понравилось бы, чтобы я остался, то я воздержусь от этого, независимо от того, пошли ли туда другие.

Когда я жил в Чикаго, многие администраторы театров присылали мне пригласительные билеты, которые неизменно сопровождались запиской, сообщающей, что спектакль отличается высоким моральным качеством и содержанием, и что епископ такой-то остался очень доволен, а архиепископ такой-то тоже выразил одобрение, и что администрация театра будет очень польщена, если я приму приглашение.

Нет, на подобные вещи я не реагировал. Меня мало интересовало, что об этом думают епископы и архиепископы. Я задавался вопросом – понравится ли это Богу? И если бы

я знал, что это Ему понравится, я пошел бы, независимо от того, присутствовал там епископ или нет. Но если я думаю, что Богу больше понравится, чтобы я не пошел туда, то

пусть каждый епископ и каждый проповедник из Чикаго там присутствует, но я воздержусь.

Каждый должен решить этот вопрос для себя лично. Никто не сможет стать совестью другого, но решить самому эти вопросы не составляет большого труда.

Вернемся к примеру о театре. Нравится ли Богу, если Его дети посещают театр? Я думаю, о театре мы знаем достаточно. Да, действительно, существует большая разница между постановками. Одна вещь

может нести в себе высокий моральный стимул, может иметь возвышенные принципы. Другая может быть более пустого, развлекательного характера. Ну, а третья окажется настолько грязной, разлагающей вещью, на-СКОЛЬКО ЭТО ТОЛЬКО ВОЗМОЖно в наши дни. Далее, существует разница и между артистами. Одни пытаются вести добродетельную жизнь, других же можно свободно отнести к низшим слоям общества. Но не это главное.

Основываясь только на вышесказанном, можно было бы выборочно посещать спектакли с артистами, имеющими хорошую репутацию, и со спокойной совестью смотреть эти вещи (хотя, могу добавить, что таких спектаклей нашлось бы сегодня не много). Но вопрос несколько сложнее. Нельзя забывать, что театр и театральная сцена – это не то, что мы представляем себе, сидя в ложе, а то, чем она сама по себе является в действительности. Я думаю, мы все знаем о разлагающем, деморализующем влиянии сцены на человека. Не одна женщина, вышедшая на сцену с высокими идеалами, вскоре должна была покинуть сцену или изменить масштаб своего идеала. Некоторые покинули сцену. Другие свели свой масштаб к нулю.

Клемент Скотт, ведущий театральный критик Англии, выразился как-то в центральной газете, что практически невозможно, чтобы женщина, оставаясь на сцене, сохранила свою женскую воздержанность. Ценою многих угроз его заставили извиниться за это высказывание. Но принудить Скотта опровергнуть его никому не удалось.

Когда мы с братом Александром проповедовали в Лондоне, меня посетили ведущий репортер Лондона и выдающийся драматург то-

ну». – «Что ж, – сказал я, – по-моему, в "Фигаро" сказано, что неверно судить актрису той же меркой, что и любую другую женщину. И то, что недопустимо любой женщине, актрисе разрешено и даже необходимо, так как это часть ее искусства?» – «Да, с этим я согласен», – ответил предприниматель. «Так вот, – продолжил я, – это утверждение намного хуже любой фразы, которую я когда-либо произносил с кафедры о театре».

Когда я находился в Кливленде,



го времени Герберт Бирбом Три с целью изменить мое отношение к театру. Беседа получилась долгой. В ходе разговора я задал драматургу несколько вопросов, на которые он честно ответил. Это вопросы еще более ухудшили мое мнение о театре.

В Кливленде меня посетил в гостинице один театральный предприниматель и сказал: «Я требую права оправдать сцену с вашей кафедры». – «Почему же?» – спросил я. – «Вы несправедливо нападаете на "профессию с большой буквы". Ваши проповеди в Филадельфии принесли нам, предпринимателям, убыток в 50 тысяч долларов». Я ответил: «Это одно из самых лучших сообщений, которые я мог слышать о наших собраниях в Филадельфии!» – «Но я хочу защищать сце-

там гастролировала очень известная театральная группа. Одна из актрис этой группы попала под влияние наших собраний. В частном разговоре она рассказала моей знакомой, что практически ожидается от любой актрисы, надеющейся стать звездой. Когда это дошло до моих ушей, я понял, что пожелал бы скорее увидеть свою дочь в гробу, чем на сцене любого театра.

Я полагаю, что отношение к другим вытекает из того, как ты желаешь, чтобы относились к тебе. Поэтому я не могу защищать учреждение, в стенах которого я не хочу видеть мою дочь. Это не слова, поверьте мне. Я знаком со сценой не из книжек и не понаслышке.

Однажды я высказал свое мнение о театре в проповеди и получил письмо от человека, имевшего в своем подчинении более 30 театров. Он писал: «Я распорядитель более 30 театров; и, тем не менее, я вам пишу, что каждое ваше слово о сцене – чистая правда. Как желал бы я освободиться от этой работы, но я уже так глубоко ушел в нее. И все же то, что вы говорите, – истинно». Во время наших собраний в Лондоне определенное число людей, имевших дело со сценой, оставили свою работу.

А как обстоит дело с танцами? Может ли верующий танцевать? Ответим встречным вопросом: благоугодно ли это Богу? По душе ли Богу танцующий христианин? Что мы знаем о танцах и танцующих? Во-первых, что в танце разрешена та близость противоположных полов, которая в порядочном обществе нигде больше не допускается. Почему близость в танце имеет такое преимущество, чем это оправдывается?

Однажды в Баларате, в Австралии, я сказал несколько слов о танце. В результате большинство жителей перестало посещать танцы, и клуб в городе был закрыт. Через некоторое время я встретил на палубе корабля одного адвоката из Баларата. Он подошел ко мне со словами: «У меня создалось впечатление, что вы были не совсем правы к танцующим в Баларате». — «А, конкретно, в чем я был неправ?» Он возразил: «Я только хотел сказать, что это было не совсем порядочно с вашей стороны».

Не называя никакой причины, его ответ был неизменным: «Это было непорядочно с вашей стороны». – «Вы сами танцует?» – «Да». – «И жена ваша танцует?» – «Да». – «Скажите, если вы встретите вашу жену где-нибудь с посторонним мужчиной в том же положении, как и на танцплощадке, что вы предпримете?» – «Возникнут некоторые трудности...» – «Вы не можете мне объяснить, почему в танцзале, где

звучит обольстительная музыка, это не так страшно, как в другом месте?.. И еще. Разве вы не знаете, что в любом классе общества, даже в самом высоком, найдутся мужчины, отмеченные моральной проказой?» – «Ну, это не новость. В любом, даже самом изысканном, обществе могут найтись испорченные, развращенные люди». - «И ваша жена танцует с такими мужчинами?» -«Да, она ведь не знает характера, каждого партнера!» – «Значит, вы допускаете, что ваша жена отдает себя в руки мужчины, отмеченного моральной проказой просто потому, что не знает его характера?» Мой вопрос остался без ответа. Да и какой ответ был бы здесь уме-

не думаю, что у каждой танцующей женщины плохие мысли. Но если бы они знали мысли своих партнеров, их нога никогда бы не ступила второй раз на танцплощадку.

стен? Нет, я отнюдь

В одном городе трое молодых людей подошли ко мне с вопросом: «Господин Торрей, что вы имеете против танцев?» Я спросил их: «Вы танцуете?» - «Да». - «Вы христиане?» - «Да». - «Не скажете ли вы мне, о чем вы думаете, когда танцуете?» - «Если это порядочные девушки, то с нашими мыслями все в порядке». – «Вы танцуете только с порядочными девушками?» – «Как вам сказать, господин Торрей, на танцы приходят разные люди и девушки разного поведения». - «И вы танцуете с ними?» – «Да». – «Ну, тогда вы сами себе ответили на свой вопрос».

Это остается фактом, подтвержденным многочисленными опросниками и анкетами, что танцы больше всего способствуют тем ужаснейшим учреждениям, существующим в цивилизованном обществе. Если бы девушки знали,

свои шаги некоторые мужчины после танцев, то ни одна уважающая себя женщина, не говоря уже о христианке, не позво-

лила бы себе еще раз ступить на танцплощадку.

куда направляют

Я знал одного молодого человека, который учился в пресвитерианском колледже. Он сам никогда не участвовал в танцах, но его лучший друг любил танцевать, хотя и был руководителем молодежи. На один из студенческих праздников этот друг пригласил девушку, которая была ему небезразлична. Мой знакомый, просмотрев танцкарту (кто с кем танцует), составленную его товарищем для этой девушки, с ужасом заметил, что одним из партнеров, значащихся в этом списке, был молодой человек, развращенность которого была всем известна. И в настоящее время он нес плоды греха на своем теле. «Друг мой, воскликнул мой знакомый, - разве ты не знаешь, что он болен?» - «Да, знаю». – «И ты сознательно ставишь ее в пару с ним?» - «Ты же знаешь, что в колледже подобных различий не допускают». Да, он был прав. Подобных различий не сделаешь ни в колледже, ни на танцплощадке в парке. А женщина, увлекающаяся танцами, рано или поздно окажется в руках такого «прокаженного». И это должно нравиться Богу?..

Ну, а как быть с картами? Можно ли христианину играть в карты? Может быть, здесь вопрос не так ясен, как с театром и танцами, но каждый, кто знаком с картами, знает, что это любимое оружие любого «искателя счастья». Я знаю многих бывших азартных игроков, и ни один из них не может спокойно смотреть на колоду карт. Они ненавидят их, как проказу. Почему? Все они знают, что карты являются причиной их глубокого падения. Замечу любопытную закономерность почти все первые шаги в карточной игре прошли в спокойном семейном кругу.

Когда мы проводили собрания в Нэшвилле, моя жена посетила исправительную тюрьму вблизи города. Там она познакомилась с осужденным на пожизненное заключение, который застрелил за карточным столом своего партнера. Он впервые взял карты в руки, когда (по просьбе матери!) заменил ее в карточной игре с подругами.

Мой друг занимался посещением заключенных. Одна женщина попросила передать сыну в тюрьму Библию. Когда узник узнал, чей это подарок, он воскликнул: «Моя мать посылает мне Библию? Заберите ее! Мне не нужна Библия! Если бы моя мать не учила меня играть в карты, я не сидел бы теперь здесь».

В семье верующих было трое сыновей. Чтобы оградить их от всякого рода зла, родители приложили все усилия, чтобы создать в доме наилучшую обстановку и уют. И, действительно, сыновья чаще всего проводили свои свободные вечера дома. Иногда, среди про-

чего, родители играли с двумя из них в карты. Не то, чтобы третий был лучше братьев, просто у него были другие интересы. Но пришло время, молодые люди ушли из дома, и двое из трех стали заядлыми игроками.

Когда евангелист майор Коль проводил евангелизацию в штате Арканзас, в церковь, где проходили собрания, вошел оборванный человек и сел недалеко от кафедры. Когда было дано время свидетельствовать, этот человек встал, окинул взглядом всю церковь и начал говорить: «Это все мне очень знакомо. Еще мальчишкой я часто бывал здесь, мой отец был членом совета. Эта скамья, где я стою, – наша старая семейная скамейка. Нас было семеро ребят, посещавших воскресную школу. Наша учительница была очень мила. Она не только в воскресенье занималась с нами, но и в субботу приглашала к себе познакомиться с Библией, поиграть в библейские игры.

Однаж-

рядов встала женщина в черном. Вскинув руки, она пробежала вперед и с болью воскликнула: «О, Боже! Эта учительница – я!» И упала, как мертвая, перед оборванцем... Не хотел бы я быть на месте этой учительницы.

О, отцы и матери! В картах кроет-

ства». При этих словах из задних

О, отцы и матери! В картах кроется большое зло, и счастливы ваши дети, если, вступая в самостоятельную жизнь, они не могут различать карты. И если у кого-то сегодня дома лежит колода карт, советую вам настоятельно – сожгите сегодня же.

Ну, а что же кино? Тут я много говорить не буду. Кино хуже, намного хуже театра. Никогда сцена не была так полна открытого греха, как это происходит в кино. А характер и жизнь кинозвезд всемирно известны. Конечно, нет правил без исключения. Жена одного пастора, сейчас милая скромная мать большого семейства, в прошлом была киноактрисой. Но жизнь кино-

артистов в целом так полна страшней-

колоду ды она достала карт и показала нам несколько фокусов. Нам это понравилось, и мы попросили ее оставлять больше времени для игр, но вскоре нам и этого было мало. Мы совсем оставили воскресную школу, проводя все время на задворках суконной фабрики в карточной игре. Нас было семеро: двоих повесили, двое в тюрьме, об одном я ничего не знаю. Шестой скрывается от правосудия, и седьмой - я. Но если бы власти знали место моего пребывания, то и я был бы лишен вашего обще-

ших искушений, что только очень немногие в состоянии противостоять им. Современные фильмы в большинстве случаев составляют опасность для нашей молодежи, а для молодоженов – опасность для чистой семейной жизни. И может ли это нравиться Богу, если хри-

стианин станет защищать хотя и не весь кинорепертуар, а только один какой-то фильм?

Я мог бы затронуть еще ряд вопросов, но чтобы понять принцип – достаточно и этого. «Минуточку, господин Торрей, - скажете вы, вы подразумеваете под этим, что танцы, театр, карты и кино такой же грех, как и воровство, разврат, клевета и убийство?» - Нет, я этого не утверждаю, но в чем главный вред? Да в том, что, уступая порочным увлечениям, мы делаем неугодное Богу, то, что Ему не нравится, тем самым обессиливая молитву, обкрадывая ее. Лично мне нужен каждый грамм силы в молитве. И если в мою жизнь вклинится нечто, лишающее мою молитву силы, пусть оно будет самым безобидным, пусть в защиту этого будут произнесены пламенные речи и проведены горячие дискуссии, я оставлю это тотчас.

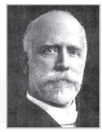
Но все, что я говорю, я не могу узаконить для мира. Если бы было в моей власти установить закон, запрещающий театр, кино, танцы, карты, я бы этого не сделал. Не думаю, что это имело бы смысл. Нет, я не узакониваю ни одного из этих

пунктов для неверующих. Я просто хочу сказать людям, называющим себя христианами, как они могут достичь большего в своей христианской жизни и получить силу в молитве. А все эти вещи несомненно лишают молитву силы.

Христианин, который танцует, ходит в театр, кино, играет в карты, курит, пьет, - одним словом, увлекается множеством вещей, которые Богу никак не нравятся – не может быть человеком, чья молитва насыщена силой. Иначе говоря, люди молитвы, которых Бог слышит и дает просимое, – это те, которые ежедневно ищут в Слове Божием Его волю и исполняют ее. Это те, которые настолько близки Богу, что интуитивно угадывают, что Ему нравится и что нет, независимо от мнения окружающих. Я хочу, чтобы это обетование - «И, чего ни попросим, получим от Него, потому что соблюдаем, запо-

веди Его и делаем благоугодное пред Ним» – могло принадлежать и нам.

P. A. Торрей (1856-1928)



## МОЙ БЛИЖНИЙ

Он умел просто объяснять сложные тексты Писания...

Тридцать лет спустя я помню проповедь его ученика, брата Шульца, по притче Иисуса Христа о милосердном самарянине. Темой служил вопрос: «Кто мой ближний?» Вот как он ответил на него:

- Мой ближний тот, мимо которого мне хочется пройти;
- Мой ближний тот, на кого у меня нет времени;
- Мой ближний тот, на кого нужно потратиться.



В. С. Рягузов, Самара





не знаем о его планах

и стратегии для нас.

Ное оружие сатаны. Самая эффективная манипуляция – это незримое и скрытое влияние. Поэтому цель этой небольшой статьи ответить на ряд важных для каждого из нас вопросов:

- 1) чего добивается сатана;
- 2) какими методами он действует;
- 3) как ему противостоять?

Итак, первый вопрос: **чего доби**вается дьявол? Он узурпировал духовную власть над человечеством человек в духовном мире всегда кому-то подчинен. Еще более отрезвляющая истина в том, что все неверующие люди (а точнее – все нехристиане) находятся под властью князя мира сего! Павел пишет, что до момента своего покаяния любой человек находится в сети заблуждений: «...не даст ли им Бог покаяния к познанию истины, чтобы они освободились от сети диавола, который уловил их в свою волю» (2 Тим. 2:25-26). Причем

люди находятся не просто под властью сатаны, они добровольно подчиняются его власти и даже не подозревают об этом.

Чтобы понять,

CATAHA?

и всеми силами удерживает ее. Это его бунт и война против Творца. Сразу отметим, что речь идет исключительно о духовной власти над человеком. На других уровнях – политическом, экономическом, социальном, религиозном и даже эмоциональном – мы можем чувствовать себя достаточно свободными. Сатана же построил систему контроля на высшем уровне духа, где душа делает свой главный выбор объекта любви и поклонения.

Иисус дает понять нам, что дьявол является царем, имеющим свое царство. «И если сатана сатану изгоняет, то он разделился сам с собою: как же устоит царство его?» (Мф. 12:26). В царстве всегда есть подданные. Причем подданные сатаны – это не только падшие ангелы, но и люди. Когда апостол Павел описывает состояние верующих до их обращения, то пишет, что все они были под властью сатаны: «...избавившего нас от власти тьмы и введшего в Царство возлюбленного Сына Своего» (Кол. 1:13). Бог вывел верующих из-под правления дьявола и ввел в царство Христа. А это значит, что

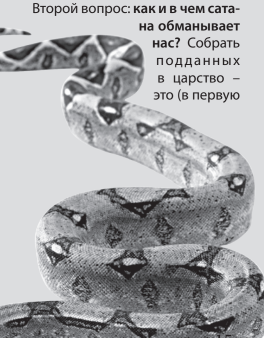
по каким же законам живет царство сатаны, давайте посмотрим отличие между двумя духовными царствами. «Иисус сказал им: если бы Бог был Отец ваш, то вы любили бы Меня, потому что Я от Бога исшел и пришел; ибо Я не Сам от Себя пришел, но Он послал Меня. Почему вы не понимаете речи Моей? Потому что не можете слышать слова Моего. Ваш отец диавол, и вы хотите исполнять похоти отца вашего. Он был человекоубийца от

начала и не устоял в истине, ибо нет в нем истины. Когда говорит он ложь, говорит свое, ибо он лжец и отец лжи. А как Я истину говорю, то не верите Мне. Кто из вас обличит Меня в неправде? Если же Я говорю истину, почему вы не верите Мне? Кто от Бога, тот слушает слова Божии. Вы потому не слушаете, что вы не от Бога» (Ин. 8:42-47). Давайте подытожим слова Христа о духовных подданных сатаны:

- они не испытывают любви к Божьему Сыну *(ст. 42)*;
- они хотят исполнять желания их духовного отца дьявола *(ст. 44)*;

- они не верят Божьему Слову, которое принес Иисус *(ст. 45)*;
- они верят лжи своего духовного отца *(ст. 47)*.

Таким образом у царства сатаны есть и свое учение (ложь), которому верят люди, и свои цели (желания), которые оно стремится удовлетворить. Суть учения сатаны проста – живи по любым правилам (даже хорошим), только не по учению Христа. И как сам дьявол говорит от себя («когда говорит он ложь, говорит свое»), так и его подданные могут придумывать и выбирать себе любую религию, философию, учение. Они свободны в определении того, что есть истина. Второе – цели подданных устремлены к исполнению желаний своего царя. А его желание - это грех, который он и принес во вселенную: «Кто делает грех, тот от диавола, потому что сначала диавол согрешил» (1 Ин. 3:8). Жизнь во грехе – вот основная черта его подданных. Таким образом, любое мировоззрение и образ жизни человека вне учения Христа означает нахождение в рабстве у сатаны. Так он построил незримое царство противящихся Богу людей. И сегодня он правит этим царством, и апостол Иоанн так и называет его «князь мира сего» (Ин. 12:31).



очередь!) собрать единомышленников. Сатана создает себе единоверцев посредством убеждения. Так произошло с Иудой, когда сатана убедил его предать Христа: «...во время вечери, когда диавол уже вложил в сердце Иуде Симонову Искариоту предать Его» (Ин. 13:2). Так почти случилось с Петром, когда тот стал отговаривать своего Учителя от пути на крест. Но Иисус недвусмысленно заявил Своему ученику, что его предложение исходит от князя тьмы: «Отойди от Меня, сатана! ты Мне соблазн! потому что думаешь не о том, что Божие, но что человеческое» (Мф. 16:23). Так был обманут ученик Анания: «Но Петр сказал: Анания! Для чего ты допустил сатане вложить в сердце твое мысль солгать Духу Святому и утаить из цены земли?» (Деян. 5:3). Итак, дьявол действует в сфере разума и убеждений. Он предлагает нам иной, альтернативный, человеческий, независимый от библейского учения взгляд на мир, обстоятельства и самих себя.

Сатана трудится над нашими умами. Он занят посевом лжеучений, которые не позволяют вместиться в нас Божьему Слову. Это подобно засеянному сорняками полю, где невозможно прорасти пшенице. И когда проповедуется Слово Божье – человек не верит, потому что в нем уже действует иная ложная си-

стема ценностей. Лука в притче о сеятеле пишет о такой категории людей: «...а упавшее при пути, это суть слушающие, к которым потом приходит диавол и уносит слово из сердца их, чтобы они не уверовали и не спаслись» (Лк. 8:12).

Сатана делает все, чтобы человек не поверил и не освободился от его власти.

Спектр

заблуждений, предлагаемых дьяволом, достаточно велик - от научного атеизма до различных религиозных течений. Особо опасное его оружие – это лжеучения в самой христианской Церкви. И для их распространения у него есть свои слуги, принимающие вид христианских служителей: «Ибо таковые лжеапостолы, лукавые делатели, принимают вид Апостолов Христовых. И неудивительно: потому что сам сатана принимает вид Ангела света, а потому не великое дело, если и служители его принимают вид служителей правды; но конец их будет по делам их» (2 Кор. 11:13-15). Многие из тех, кто посещает церковь, даже не подозревают, что в них давно проповедует сатана.

А теперь давайте посмотрим, какую великую истину сатана и его служители извращают и похищают из наших умов и церквей. Апостол Павел дает ответ на этот вопрос: «Если же и закрыто благовествование наше, то закрыто для погибающих, для неверующих, у которых бог века сего ослепил умы, чтобы для них не воссиял свет благовествования о славе Христа, Который есть образ Бога невидимого» (2 Кор. 4:3-4). Заметьте, все неверующие ослеплены, и все неверующие идут в погибель. Почему? Потому что сатана скрыл от них славу Христа!

> Он не позволил им увидеть во Христе совершенного, вечного Божьего Сына.

И все же не весть о божестве Христа похищает души людей у дьявола. Главная истина следует сразу за ней, и она звучит так: Сын Божий на кресте искупил наши

грехи! Сво-

ей смертью Он выкупил человека у смерти, понеся наказание за него. Лжеучителя атакуют именно эту идею искупления и замещения. Петр пишет о них так: «Были и лжепророки в народе, как и у вас будут лжеучители, которые введут пагубные ереси и, отвергаясь искупившего их Господа, навлекут сами на себя скорую погибель» (2 Пет. 2:1). Лжеучителя отвергают искупившего нас Господа! Отвергают идею замены, когда вместо нас расплатился Он. Праведный понес наказание вместо преступников. Именно через веру в этот факт Бог освобождает нас от сатанинской власти греха и приводит в царство света. Об этом пишет апостол Павел: «Избавившего нас от власти тьмы и введшего в Царство возлюбленного Сына Своего, в Котором мы имеем искупление Кровию Его и прощение грехов» (Кол. 1:13-14).

Сам Иисус ясно предупреждал своих соотечественников, что если те не уверуют в Него, то не смогут со своими грехами прийти к Богу: «Я отхожу, и будете искать Меня, и умрете во грехе вашем. Куда Я иду, туда вы не можете придти» (Ин. 8:21); «Потому Я и сказал вам, что вы умрете во грехах ваших; ибо если не уверуете, что это Я, то умрете во грехах ваших» (Ин. 8:24). Для этого Иисус и послал Своих учеников по всему миру: «...открыть глаза им (нам), чтобы они (мы) обратились от тьмы к свету и от власти сатаны к Богу, и верою в Меня получили прощение грехов и жребий с освященными» (Деян. 26:18). И в настоящее время идет духовная борьба – ученики Христа сражают-

ся со служителями сатаны за умы и сердца людей.

И третий вопрос: как нам противостоять дьяволу? Сам человек не способен победить его. Сатана был создан осеняющим Бога херувимом, пребывающим у Божьего престола. Он умен и силен. По-

беду возможно одержать только в надежде на помощь Христа, через веру в Его силу. Иисус так и говорит: «Истинно, истинно говорю вам: всякий, делающий грех, есть раб греха. Но раб не пребывает в доме вечно; сын пребывает вечно. Итак, если Сын освободит вас, то истинно свободны будете» (Ин. 8:34-36).

Итак, что нам необходимо делать, чтобы обрести свободу?

Во-первых, мы должны признать, что являемся рабами греха, обманутыми слепцами, подданными царства сатаны. Признать факт, что мы с дьяволом плывем в одной лодке. Ведь если мы все еще грешим – мы поддерживаем его бунт против Бога: «Кто делает грех, тот от диавола, потому что сначала диавол согрешил» (1 Ин. 3:8).

Во-вторых, осознать, что мы сами не способны загладить свой грех. Мы не можем возместить нанесенный ущерб, отработать или даже выстрадать прощение. Мы уже увидели, что есть только один путь освобождения от греха – вера в искупление. Иисус говорит: «Если Сын освободит вас, то истинно свободны будете!» Иных вариантов нет.

В-третьих, обратиться к Богу в молитве покаяния с прошением освободить нас от сети дьявола через вменение нам праведности Иисуса Христа: «Не даст ли им (вам) Бог покаяния к познанию истины, чтобы они (вы) освободились от сети диавола, который уловил их (вас) в свою волю» (2 Тим. 2:25-26).

И в-четвертых, «…покоритесь Богу; противостаньте диаволу, и убежит от вас» (Иак. 4:7). Подчините свою жизнь Божьему Слову. Читайте Библию, исследуйте ее, меняйте свои мысли, убеждения и поведение, приводя в соответствие с учением Христа. Именно Священное Писание является самым

мощным оружием освобождения наших умов от лжи. Без него мы не способны оставить свои заблуждения и обрести спасение.

Иисус оставил нам хороший пример победы над ложью и полуправдой (ее сестрой). Перед началом Своего общественного служения Он был искушаем сатаной в пустыне. Все три искушения, на первый взгляд, представляли разумный путь решения про-

блем. Сатана не явно предлагал грех – он обернул его в разумные и весомые аргументы. Убеждая Божьего Сына, он действовал словом, апеллируя к разуму. Трижды Иисус отверг предложения искусителя, и трижды орудием защиты в Его устах было Божье Слово. Все свои ответы на предложения сатаны Иисус начинал словами «написано». Иисус отражал его атаки словами Священного Писания как наивысшего источника истины. Он знал его настолько хорошо, что цитировал тексты на память.

Стоит заметить, что и сам дьявол хорошо знает Писание и даже начал свое второе искушением словами из Библии. Это, пожалуй, одна из самых изощренных форм обмана, когда ложь одевается в церковную полуправду. И только по-на-

стоящему глубокое знание Божьего Слова может избавить нас от ошибки быть обманутыми. Именно полуправда ересей и лжеучений отвлекает многие общины от познания Евангелия Христа, обращая сердца верующих к второстепенным и неважным учениям, которые не ведут к обретению Божьего прощения и свободы от власти сатаны.

Итак, чем же занят сатана сегодня? Он проповедует! В прошлом и сегодня он несет и распространяет

лжец и отец лжи» (Ин. 8:44).
Его голос мы слышим повсюду: в атеизме, в научных теориях о сотворении мира, в исламе, в

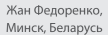
ложь. Иисус дал ему емкую

характеристику: «Ибо он

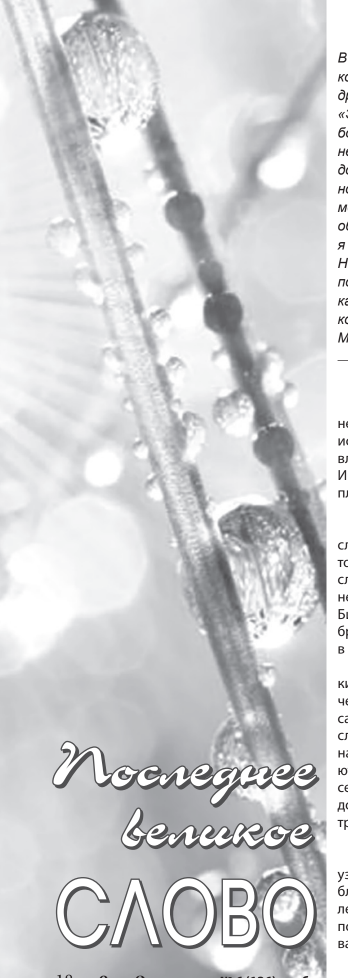
буддизме, в индуизме, в язычестве, в астрологии, в нумерологии, в аскетизме, в церковных ересях, в церковных традициях, в патриотизме и вомножестве тысяч иных «-измов». Дьявол готов изобретать все новые и но-

вые учения, которые будут льстить слуху человека, только бы не дать ему последовать за Христом. Но теперь, когда мы знаем об этом, кому мы будем верить?

И последнее – лжец будет наказан. Сатана и все его подданные потерпят сокрушительное поражение. Когда Христос будет судить народы, то вместе с дьяволом будут осуждены все его подданные: «Тогда скажет (Христос) и тем, которые по левую сторону: идите от Меня, проклятые, в огонь вечный, уготованный диаволу и ангелам его» (Мф. 25:41).







В книге «Иисус, Которого я не знал» я поведал одну историю, которая потом долго меня преследовала. Я услышал ее от друга, работавшего с «отбросами общества» в Чикаго: «Эта проститутка явилась ко мне оборванная, бездомная, больная; у нее не было денег, чтобы купить еды для двухлетней дочери. Сквозь слезы она призналась, что "одалживает" и дочку за деньги, иначе не разжиться наркотиками... Мне трудно было выслушивать грязные подробности ее рассказа. Помимо прочего, это влекло за собой юридические последствия — я обязан сообщать о случаях надругательства над детьми. Что я должен был сказать этой женщине?

Наконец я спросил ее, не пыталась ли она обратиться за помощью в церковь. Никогда не забуду, как изменилось ее лицо, какой откровенный и наивный ужас проступил на нем: "В церковь?! – воскликнула женщина. – С какой стати я пойду туда? Мне и так плохо, а они будут тыкать меня лицом в грязь!"»

В истории, рассказанной моим другом, поражает, как похожа эта женщина на другую блудницу; но та бежала к Иисусу, а не прочь от Него. Чем хуже на душе, тем больше тянет человека искать прибежища в Иисусе. Неужели Церковь утратила дар привлекать страждущих? Падшие и отверженные, устремлявшиеся к Иисусу, когда Он жил на земле, не надеются сегодня получить теплый прием у Его учеников. Что же произошло?...

\* \* \*

Будучи писателем, я целыми днями вожусь со словами. Играю в слова, прислушиваюсь к нюансам и обертонам. Раскрываю их, будто раковины устриц, пытаюсь вложить в них свои мысли. С годами слово может протухнуть, точно залежалое мясо. Смысл уходит из него. Возьмем, к примеру, слово «милость». Когда переводчикам Библии понадобилось обозначить высшую форму любви, они выбрали именно его. А ныне можно услышать пренебрежительное: «Я в ваших милостях не нуждаюсь!»

Меня притягивает слово «благодать», потому что из всех великих богословских понятий оно единственное не подверглось порче. Я назову его «последним великим словом», потому что в любой самой расхожей фразе оно сохраняет некий отблеск изначальной славы. Это слово, как мощный водоносный слой, лежит в глубине нашей горделивой цивилизации, напоминая: все блага проистекают не из собственных наших усилий, а из Божьей благодати. Даже сейчас, как бы далеко мы ни зашли в своем секуляризме, мы продолжаем тянуться к этому источнику. Прислушайтесь, как мы употребляем слово «благодать» и родственные ему слова.

\* \* \*

...Писатель Стивен Браун отмечает, как многое ветеринар может узнать о совершенно незнакомом ему хозяине собаки, просто наблюдая за псом. А что узнает мир о Боге, глядя на Его последователей? Если проследить греческие корни слова «благодать» («charis» по-гречески), то найдем глагол со значением «радоваться, ликовать». Насколько мне известно, радость и ликование – отнюдь не

первая ассоциация, возникающая у людей при мысли о Церкви. Скорее им придут в голову слова «ханжество» или «строгое благоприличие». В церковь надо идти, когда исправишься, а не до того. Мораль, а не благодать – вот каким видится им христианство.

«Церковь?! – воскликнула блудница. – С какой стати я пойду туда? Мне и так плохо, а они будут тыкать меня лицом в грязь!»

...И все же слова проститутки больно ранят, ибо она точно обозначила изъян современной Церкви: мы так озабочены спасением от ада, что забываем о радостях рая. Увлекшись борьбой с современной культурой, пренебрегаем едва ли не основной миссией Церкви: нести благодать безблагодатному миру.

…Я окончил библейский колледж. Спустя много лет мне довелось лететь на самолете вместе с ректором этого учебного заведения, и он спросил, как я оцениваю полученное образование. «Есть положительные стороны, но есть и недостатки, – ответил я. – Я встретил много хороших людей, встретил Бога. Как это оценить? Но потом я понял, что за все четыре года учебы почти ничего не узнал о благодати. Благодать – важнейшее понятие Библии, квинтэссенция Евангелия. Почему нас этому не учили?»

Когда я воспроизвел этот разговор в выступлении перед преподавателями колледжа, они оскорбились. Кое-кто даже требовал, чтобы меня больше не приглашали. А один доброжелатель написал мне письмо и посоветовал формулировать свои мысли помягче. Сказать, например, что в студенческую пору мои «ор-

ганы восприятия» оставались неразвиты, и я не был способен уловить благодать, которой было пропитано все вокруг. Этого человека я глубоко уважаю и люблю, а потому всерьез призадумался над его советом. Но должен сказать: в нашем студенческом городке я обнаружил не больше благодати, чем в мире в целом.

Психолог Дэвид Симандз так подводит итоги своего многолетнего труда: «Много лет назад я нащупал две основные причины большинства эмоциональных проблем евангельских христиан: они неспособны понять и принять безусловную благодать и прощение Господа, а также ощутить их в своей жизни, и неспособны даровать другим людям эту безусловную любовь, прощение и благодать... Хватает и книг, и проповедей о благодати. Мы прислушиваемся к ним с верой, но не используем их в жизни. Благая весть, Евангелие милости Божьей не влияет на нашу эмоциональную жизнь».

\* \* \*

«Мир не хуже, а то и лучше Церкви справляется с проблемами, – говорит Гордон Макдональд. – Нет надобности быть христианином, чтобы строить дома, кормить голодных, лечить больных. Лишь одного мир

сделать не может: не может даровать благодать». Таким образом Макдональд выделил основное призвание Церкви. Где, если не здесь, мир обретет благодать?..



Филип Янси

# «Там тебе помотут!»

Днажды член нашей церкви, работник МВД, задержал девушку, покупавшую наркотик. Вместо того чтобы доставить ее в отделение, он сказал: «Девочка, ты погибнешь, если будешь продолжать употреблять это зелье. Вот тебе адрес церкви, приходи туда, там тебе помогут!» Девушка обрадовалась, что так легко отделалась, и продолжала катиться по наклонной плоскости, все сильнее втягиваясь в зависимость. Жизнь ей стала не мила, она даже пробовала покончить с собой...

И вот тогда ей на память пришли слова милиционера: «Иди в церковь, там тебе помогут!» Она разыскала церковь, и мы помогли ей устроиться в христианский реабилитационный центр. Бог подарил ей не только свободу от жуткой зависимости, но и прекрасную



семью. И когда я вижу ее с мужем и детьми – мое сердце радуется, что не зря мы существуем в Самаре. Одна спасенная жизнь не стоит мира с его сокровищами!

В. С. Рягузов, Самара



# gaëm oorbue moro,

Так иногда случается в жизни: страстно желая чего-то, мы молимся и умоляем Бога благословить. Когда же Господь, внемля нашей мольбе. дает нам просимое, мы, глядя на не очень привлекательную упаковку подарка и даже не удосужившись заглянуть внутрь, восклицаем: «Господь, что это?! Разве я такого просил?!» У Юры и Аллы Рогач, которые живут в красивом поселке Великая Дымерка под Киевом, все случилось иначе – услышав голос Божий, они приняли Его волю. И Бог щедро вознаградил их счастливой и крепкой семьей.

О таком подарке они, конечно, мечтали, но очень уж несбыточной поначалу казалась эта мечта. Ведь Юра с самого детства страдает изза церебрального паралича. Ему сложно передвигаться, поэтому даже в школу не посчастливилось пойти вместе со сверстниками: учился сначала дома, потом в интернате. В его жизни было много разных моментов (приятных и не



очень), но при всем этом всегда понимал: он – инвалид...

А Алла... Ей было 29 лет. Подруги-сверстницы своих деток уже в школу отправили, а она – все без семьи. Нет, не отчаивалась, понимала: такова воля Божья. Верила: есть у Отца Небесного план и относительно нее. Не спрашивала в молитвах, каков этот план, а просто доверительно рассказывала, что хочет быть хоть кому-то полезной в этом мире; кому же именно – это пусть усмотрит Бог. Молитвы стали более ревностными с тех пор, как в одной из передач Трансмирового Радио услышала историю семьи, в которой жена была парализована после аварии, но это не мешало супругам чувствовать себя счастливыми; они даже путешествовали вместе. Рассказ растрогал Аллу до слез. «Слава Богу, – подумала, – что есть такие мужья... А жены? Интересно, может ли жена быть в такой же степени жертвенной? Ведь ей пришлось бы нести на своих хрупких плечах двойной груз хлопот и ответственности!.. Выдержит ли?»

«Выдержит! – услыхала внутри

себя ласковый голос. – И этой женщиной будешь ты...»

«Надо же, – подумала, – какие мысли лезут в голову! Куда мне? Да и нет, к счастью, среди моих друзей таких людей». Но Бог уже вел навстречу Алле того человека, который нуждался в поддержке, и который сам был способен подарить ей счастье. Это был Юра.

В раннем детстве в сердце мальчика жила обида на Бога, даже неверие, что Он существует. «Если бы существовал, - рассказывал родным, – разве не сжалился бы надо мной?» Родители только вздыхали: что скажешь больному ребенку, чем утешишь его? Немного позже, когда Юра учился в интернате, его друзья размышляли как-то о Библии, о сверхъестественной силе Божьего Слова. И тогда мальчик впервые подумал: «Вот бы и мне прочесть эту Книгу... А вдруг и в самом деле поможет?» Не сразу, но достал Библию. И прочел. Нет, чуда не произошло, более того: многое из прочитанного осталось непонятным. Но это не останавливало: хотелось познать истину. Был уверен: если это произойдет, тогда обязательно случится что-то необычное.

Познавать Божью истину нелегко. Мало просто читать – надо думать, примерять прочитанное на себя, постоянно спрашивая: правильно ли живу? Тем ли путем иду? Юра все это делал, но в то же время чувствовал, что топчется на месте. Как-то ему на глаза попала книга Джона Аванзини о библейской экономике. Уже само название интриговало: «30, 60, 100 крат. Ваш финансовый урожай». Целью этой книги было определить условия увеличения финансовых средств, чтобы и Евангелие проповедова-

лось, и нужды человека удовлетворялись, и открывалась возможность помочь другим.

Юра понял, что речь идет о десятине. Нет, он не принадлежал еще ни к одной из поместных церквей, но уже понимал: десятину надо отдавать. И отдавал. Через знакомых передавал в церковь, в которой еще ни разу не был. Потом ему предложили самому поехать в одну из киевских церквей. Такое предложение Юру даже обрадовало: понимал, что начинает обретать себя, начинает чувствовать себя полноценным человеком. Родители, правда, не на шутку переполошились: как так? Ведь сын до сих пор не отлучался далеко от дома! И вдруг – поехать в Киев! С кем? Зачем?! Ответов не было, но не разрешить боялись,

Чем чаще Юра бывал на богослужениях, тем глубже Слово Божье проникало в его сознание. Оно было словно живительный глоток воды для сердца, изнывающего от жажды. Бог видел стремление парня к познанию истины и укреплял его физически. Теперь Юра сам, без посторонней помощи, мог приез-

ведь речь шла о храме Божьем.

жать на собрания верующих (хотя друзья, конечно, не рисковали оставлять его одного, всегда находились где-нибудь рядом). Ему нравилось здесь все: проповеди, христианские песни, отношения между людьми. Казалось, это его родной дом, семья, с которой он готов был делиться всем, что у него было. А делиться было нечем. Хоть Юра никогда не сидел, сложа руки, и всегда находил возможность работать, несмотря на свои физические ограничения, эти титанические усилия практически не давали результата в денежном эквиваленте.

Однажды Юра решил пожертвовать на дело Божье всю свою пенсию (а это на то время было



50 гривен), чтобы убедиться, что деньги возвратятся к нему в десятикратном размере (ведь именно так утверждалось в книге Аванзини!) Как это может случиться – не знал, но понимал, что знать не обязательно, главное полностью довериться Богу. Юра не ошибся. Через несколько дней его пригласили немного поработать (шла сезонная распродажа препаратов

для обработки растений), и через месяц он заработал ровно 500 гривен. «Все случилось так, как обещал Бог! – радостно восклицал Юра. – Он услышал меня! Слава Ему!» С тех пор жертвовал еще и еще. При этом Юра, конечно, не ставил Богу никаких условий, а просто просил Господа благословить так, как Он считал нужным. Деньги, конечно, не сыпались в ответ, как манна небесная, но их всегда было достаточно для жизни.

К тому же, общение с верующими в церкви расширяло его кругозор, изменяло изнутри. Юре, конечно, хотелось, чтобы Господь исцелил его, но это было не главной целью. Прежде всего он хотел най-

ти себя и реализоваться в этой жизни. Вот только как? Другие ребята создавали семьи, а он боялся даже думать об этом. Не тешил себя иллюзиями, понимал: не каждая девушка согласится стать его женой. Не каждая?!.. А что, если таких смелых вообще не сыщется в мире?..

– Мам, – обратился однажды к матери, – скажи, а если бы у тебя появился такой поклонник, как я, как бы ты отнеслась к нему?

Мать была ошарашена. С одной стороны, не хотелось обидеть сына (и без того страдает из-за своей инвалидности), а с другой... С другой стороны, зачем подавать надежду, которая никогда не осуществится? Уж кто-кто, а она хорошо знала, как

трудно ухаживать за больным человеком. Но ответить надо было – сын внимательно смотрел ей в глаза.

– Я... Я, наверное, испугалась бы. Но, может быть, это – только я?! В жизни, мальчик мой, знаешь ли, по-разному случается...

Юра начал молиться. Ему не раз советовали подумать об одиночестве, как о воле Божьей, но в сердце Юры был четкий ответ от Госпо-

да. И это не одиночество. Просто надо дождаться...

Вскоре в христианском лагере для людей с ограниченными возможностями он познакомился с отличным парнем Антоном. Сразу подружились, много общались, говорили на самые разные темы.

– Юра, – сказал однажды Антон как-то нерешительно и тихо, – я хочу познакомить тебя со своей сестрой. Она – хорошая и скромная девушка. Думаю, вам будет о чем поговорить.

«Это – она. Моя. От Бога», – подумал Юра, когда Антон дал ему номер телефона. Позвонил вечером и услышал в трубке очень мягкий, словно бархатный, голос:

– A-a, Юра, здравствуйте. Мне о Вас много рассказывал Антон. Рада слышать Ваш голос.

Казалось, они были знакомы

всегда: говорили легко и просто. Алла знала, что Юра болен, что у него – церебральный паралич, но это ничего не меняло в их отношениях. «После каждого разговора, – рассказывала позже девушка, – я благодарила Бога за то, что познакомилась с таким прекрасным человеком».

Им было интересно общаться; а после того, как встретились воочию, поняли, что жить друг без друга не могут. Они стали счастливой супружеской парой.

Есть ли проблемы в этой семье? Наверняка есть. А у кого их нет? Только Алла и Юра, в отличие от многих, знают, как их преодолевать: они во всем возлагают надежду на Бога.

– Если полностью доверяю Господу, – с улыбкой рассказывает Алла, – тогда намного легче. Тогда

ощущаю радость, которую Бог дает нам каждый день.

– Мы ведь стараемся жить так, – нежно обнимает жену за плечи Юра, – чтобы воля Божья исполнялась в нашей жизни. Не то, что хотят другие, не то, что хотим мы сами, а только то, что хочет Бог. Ведь самые дерзновенные наши мечты и желания – ничто по сравнению с тем, что Господь приготовил для нас. Пример этому – наша семья.

...Как хорошо, что эта супружеская пара не отбросила, а с благодарностью приняла тот драго-

ценный подарок, который преподнес каждому из них Сам Бог.



Наталья Ищенко

# Не цель, а средство...

У меня много друзей, построивших успешный бизнес и скопивших немалое состояние; но я заметил, что самые счастливые из них – это те, кого не контролирует собственное богатство. Один из таких людей – мой

близкий друг Дойс Россер, автомобильный дилер из Тайдуотера, штат Вирджиния. В возрасте 65 лет, когда большинство мужчин уже уходят на покой, Дойс на собственные средства основал служение и начал строить по всему миру церкви – от Кубы до Вьетнама, от Индии до Африки. Прошло уже почти 20 лет, но он все так же продолжает перелетать с континента на континент.

После одного особо изнурительного путешествия Дойс решил, что настало время обсудить будущее со своей семьей, и потому они с женой пригласили на выходные своих троих дочерей с мужьями. В первый же вечер Дойс объявил, что определился со своими планами в отношении имущества и объяснил дочерям, на какую часть наследства может

рассчитывать каждая из них, если только они не решат оставить все благотворительному фонду, чтобы служение их отца могло работать и дальше. Для принятия решения хватило единственного семейного собрания:

дочери и их мужья единодушно согласились с тем, что все состояние отца должно быть пожертвовано на строительство церквей.

Никто и никогда не смог бы сказать, что Дойс одержим деньгами, или что они контролируют его. Ему доставляло удовольствие умножать богатство, но еще больше ему нравилось отдавать это богатство нуждающимся людям. Деньги, власть

и слава – это

лишь инструменты, которые можно применить как на добро, так и на зло. Только в том случае, если мы считаем их самоцелью, они подавляют нашу человечность.

Чарльз Колсон

# ОСТОРОЖНО,

#### A TO YHECET!

«...Петр же следовал издали» (Лк. 22:54)

Петр был неглуп.

Он следовал за Иисусом издали.

«Я достаточно близко, чтобы Его видеть, – прикидывал он, – но достаточно далеко, чтобы меня могли арестовать».

Умница, Петр!

Не влезай в это глубоко, а то навредишь себе.

Не выставляй напоказ свою преданность, а то тебя заметят.

Не показывай, что тебе есть до этого дело, а то также окажешься на кресте.

«Настоящие» мужчины, вроде тебя, Петр, нужны везде!

Мужчины, чья вера никому не видна. Мужчины, которые никого не напрягают. Мужчины, насквозь пропахшие плесенью.

Именно о таких «героях» мечтает Бог, это уж точно! О тех, кто знает, как красться поодаль:

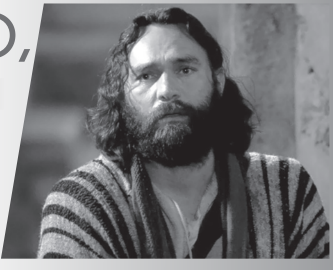
«Я отдаю десятину, посещаю церковь раз в неделю, ну... достаточно... а то, чего доброго, унесет!»

Да, вас может унести...

На Голгофу,

на Крест,

к смерти.



Петр в тот день выучил серьезный урок.

Лучше вообще не следовать за Иисусом, чем потом отречься от Него.

Запомните эти слова:

Следуй поодаль за Иисусом – и ты в конце концов отречешься от Него. Это точно!

Ты никогда не захочешь умереть за того, кто тебе не близок. Это точно! Но находясь с Ним рядом, плечом к плечу – ты умрешь вместе с Ним, торжествуя!

Были ли вы «унесены» Иисусом? Что удерживает вас на расстоянии?

От чего вам надо отказаться ради Господа?



Макс Лукадо

# Небольшой пакет продуктов

Несколько лет назад я отправился в магазин купить продукты. У кассы передо мной стояла старая растерянная женщина. По тому, как она лихорадочно рылась в кошельке в поисках еще нескольких монет, сразу стало ясно, что она набрала продуктов на большую сумму, чем могла оплатить. Кассирша с вежливым видом продолжала пробивать чеки.

– Я просто не понимаю, куда делись деньги, – сказала старая леди, предпринимая очередную отчаянную попытку выудить что-нибудь из недр своего кошелька.

Тогда я прошептал кассирше:

– Продолжайте. Подсчитайте, сколько она всего вам должна, и возьмите все деньги, которые у нее есть, а остальное пробейте на мой чек.

Кассирша так и сделала, и я возместил восемь долларов разницы. Старая женщина так и не узнала, что я помог ей. Шаркая ногами, она отошла от кассы со своей

тележкой, обрадованная тем, что продукты обошлись ей именно в ту сумму, которую она смогла набрать. Потом я перевел взгляд на кассиршу и увидел, что она плачет. Я спросил почему.

– Потому что, – ответила женщина, – я работаю кассиршей 20 лет и еще ни разу не видела, чтобы кто-нибудь так поступал.

Это был пустяк – всего лишь восемь долларов, – но простая доброта настолько необычна в наше время,

что она многих шокирует. Я скажу вам одно: то были лучшие восемь долларов, которые я потратил в своей жизни! Я жалею лишь о том, что не оплатил счет милой старушки полностью.



Д-р Д. Добсон

Увидев множество народа, Иисус взошел на гору. Вероятно, для того, чтобы Его хорошо было слышно. Но мне сразу приходит на память псалом: «Возвожу очи мои к горам, откуда придет помощь моя. Помощь моя от Господа, сотворившего небо и землю» (Пс. 120:1-2). Поэтому и нам, грешным человекам, чтобы получить милость и помощь от Господа, крайне необходимо возвести наши очи на гору, откуда прозвучали эти величественные, животворные и спасительные заповеди. которые составили основу всего учения – Новый завет Господа нашего Иисуса Xpucma.

алее читаем, что, взойдя на гору, Иисус сел и только потом стал излагать Свое учение. Не скоропоспешно, не на ходу, но спокойно, неторопливо, основательно. Так и нам, чтобы уразуметь всю глубину и небесную сущность этого неповторимого учения, необходимо подняться на высоты духа и попытаться услышать голос нашего Господа.

И теперь, приступая к рассмот-

# НАГОРНАЯ проповедь Иисуса Христа Блаженны нишие духом

«Увидев народ, Он взошел на гору; и когда сел, приступили к Нему ученики Его. И Он, отверзши уста Свои, учил их...» (Мф. 5:1-2)

рению этого величественного учения нагорной проповеди, так и хочется воскликнуть словами Самуила: «Говори, Господи, ибо слышит раб Твой!»

#### Блаженны нищие духом

«Блаженны нищие духом, ибо их есть Царство Небесное» (Мф. 5:3).

Не кажется ли нам удивительным и невероятным, что Господь из всех заповедей блаженства на первом месте поставил нищету духа?! Нам порой кажется, что в начале основополагающей нагорной проповеди нужно было бы привести что-то более фундаментальное ну, хотя бы заповедь чистоты сердца или искания правды.

И если Иисус начал Свою проповедь именно с этой заповеди – значит, Он предавал ей важное и перво-

степенное значение. И наша задача именно в этом и заключается, чтобы понять эту важность, ибо в этом сокрыты наши отношения с Богом.

Что значит нищета в общем понятии слова? Из русского словаря мы находим определение, что это крайняя бедность, убожество. Нищий – это неимущий человек, живущий подаянием, собирающий милостыню. То есть нищета – это крайнее обнищание человека. Но в нашем тексте внимание Господа направлено на нищету нашего духа.

## 1. Что значит нищета духа?

Прежде всего необходимо твердо уяснить, что это ни в какой степени не относится к Духу Святому, а говорится о нашем человеческом духе, являющемся одним из трех компонентов естества че-

ловека. И Бог, при нашем творении, определил нашему духу выполнять функцию светильника в нашем естестве, о чем и Библия утверждает, говоря: «Светильник Господень – дух человека, испытывающий все глубины сердца» (Прит. 20:27).

Но человек, живущий на земле, по своему состоянию мертвый по грехам и преступлениям. И дух его абсолютно не способен выполнять свое предназначение, так как он пребывает во тьме. Вот здесь-то и проявляется великая милость Господа. Своим великим словом благовестия Он пробуждает человека и просвещает нашу внутреннюю тьму. Слово Господне так говорит

об этом: «Ты возжигаешь светильник мой, Господи; Бог мой просвещает тьму мою» (Пс. 17:29).

Возрожденный и просвещенный Духом Божиим человек начинает осмысленно и радостно следовать за Христом. И Апостол Павел при-

зывает к этому верующих, «чтобы нам служить Богу в обновлении духа...» (Рим. 7:6) Вот здесь-то и звучит заповедь Господа: «Блаженны нищие духом...» Что это значит?

Осознавший свое падение и глубоко раскаиваясь, царь Давид ясно понимает нищету свою и говорит: «Жертва Богу — дух сокрушенный; сердца сокрушенного и смиренного Ты не презришь, Боже» (Пс. 50:19). Пророк Исаия дополняет это, говоря: «А вот, на кого Я призрю: на смиренного и сокрушенного духом и на трепещущего пред словом Моим» (Ис. 66:2).

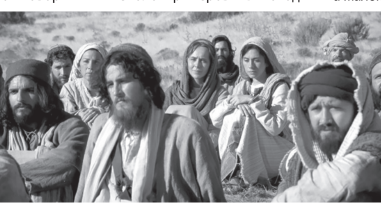
Итак, нищий духом – это тот, кто не гордится, не превозносится своими дарами и успехами, понимая, что это все от Господа. Нищий духом тот, кто постоянно осознает свою зависимость от Господа, нуждается в Нем и всегда умоляет о

водительстве Духом Святым. Это непрерывная, зависимая связь духа человека с Духом Божиим.

### 2. Можно ли утратить нищету духа?

Библия это наглядно подтверждает. Еще в далекой древности пророк Даниил, говоря о превозношении царя Вавилона Навуходоносора, засвидетельствовал: «Но когда сердце его надмилось и дух его ожесточился до дерзости, он был свержен с царского престола своего и лишен славы своей» (Дан. 5:20).

Немало примеров мы находим



в Новом Завете. Вот Апостол пишет строгое порицание церкви города Коринфа. Они явно не желали воспрепятствовать проникновению греха и получили взыскательное послание, в котором Павел говорит: «И вы возгордились вместо того, чтобы лучше плакать, дабы изъят был из среды вас сделавший такое дело... Нечем вам хвалиться. Разве не знаете, что малая закваска квасит все тесто?» (1 Кор. 5:2,6).

В другом послании мы читаем еще строже: «О, несмысленные Галаты! Кто прельстил вас не покоряться истине?.. Так ли вы несмысленны, что, начавши духом, теперь оканчиваете плотью?» (Гал. 3:1,3). Смотрите, начало просто замечательное – они в духе освещались словом Божиим, но какая-то деформация произошла с внутренним светильником, и они (вероятно, незаметно) перешли на плотские пути. Они явно утратили нищету, зависимость своего духа от Духа Святого. И катастрофа налицо – они остались без Христа, отпали от благодати.

Еще большее духовное банкротство постигло церковь в Лаодикии. Обольщенные внешним эффектом своих талантов и успехов, они горделиво заявили: «...я богат, разбогател и ни в чем не имею нужды». Но Господь делает потрясающее опровержение мнимого благополучия и, обнажая его слепоту, говорит: «А не знаешь, что ты несчастен и жалок, и нищ и слеп и наг» (Откр.

3:17). Потрясающая духовная трагедия! Да, милосердный Христос предлагает немедленный и очень эффективный метод лечения мнимого духовного богатства. В противном случае угроза хирургической операции: «...извергну тебя из уст Моих» (Откр. 3:16). Да, просто очевидно, что в данной

церкви нищета духа буквально вытеснена непомерной напыщенностью и самодовольством.

Поэтому слова Иисуса «блаженны нищие духом», как никогда, актуальны и сверхважны в наше последнее время. Многих из нас нередко наполняют мысли о нашем весьма развитом интеллекте, нашем образовании, эрудиции, талантах и способностях. И это, безусловно, ложное представление уводит нас от сокрушения духа и сознания нашей нищеты.

Священное Писание направляет наши взоры на крайне необходимую самопроверку нашего внутреннего светильника. Оно говорит: «Итак, берегите дух ваш... наблюдайте за духом вашим и не поступайте вероломно» (Мал. 2:15).

#### 3. Почему нищие духом блаженны?

трежде всего, именно нищие духом имеют ясные обетования Самого Господа. Через пророка Исаию мы слышим Его ав-

ся ничего, что тебе надобно будет претерпеть» (Откр. 2:9-10).

О гонимых верующих Македонии Апостол Павел с особой похвалой говорит: «Ибо они среди великого испытания скорбями преизобилуют радостью, и глубокая нищета их преизбыточествует в

богатстве их радушия» (2 Кор. 8:2). Нечто подобное Павел говорит о себе и своих соработниках: «Нас огорчают, а мы всегда радуемся; мы нищи, но многих обогащаем; мы ничего не имеем, но всем обладаем» (2 Кор. 6:10).

Не правда ли, какое бесконечное богатство свыше, от Бога, открывает нам слово Божие для нищих духом?!



торитетное обещание: «Ибо так говорит Высокий и Превознесенный, вечно Живущий, Святый имя Его: Я живу на высоте небес и во святилище, и также с сокрушенными и смиренными духом, чтоб оживлять дух смиренных и оживлять сердца сокрушенных» (Ис. 57:15). Поистине, вот где кроется вся суть блаженства нищих духом. Видя их постоянную потребность в Боге, Господь чудесным образом оживляет и обновляет дух смиренных.

Это очень хорошо понимал царь Давид, поэтому он неустанно взывал к Господу, говоря: «Я же беден и нищ; Боже, поспеши ко мне! Ты помощь моя и Избавитель мой; Господи! Не замедли» (Пс. 69:6). В следующем псалме он снова вопиет: «Приклони, Господи, ухо Твое, и услышь меня; ибо я беден и нищ. Сохрани душу мою, ибо я благоговею пред Тобою; спаси, Боже мой, раба Твоего, уповающего на Тебя» (Пс. 85:1-2).

В духовной нищете человека сокрыто неисследимое богатство Божие. Тяжко страдающему Ангелу Смирнской церкви Христос говорит: «Знаю твои дела, и скорбь и нищету; впрочем ты богат... Не бой-

#### 4. Как практически достигать нищеты духа?

В о-первых, и, вероятно, это главное в нашем следовании за Господом – научиться постоянному освящению своего сосуда. Слово Божие повелевает нам: «Итак, возлюбленные, имея такие обетования, очистим себя от всякой скверны плоти и духа, совершая святыню в страхе Божием» (2 Кор. 7:1). Всякий грех или нечистота торпедируют наши стремления к Богу, и наш дух – светильник Господень – приводят к унынию.

Во-вторых, наше хождение перед Богом должно непременно сопровождаться открытостью и неподдельной искренностью. Никакого ханжества, лицемерия и лукавства Господь не потерпит. Поэтому и написано: «Блажен человек, которому Господь не вменит греха, и в чьем духе нет лукавства!» (Пс. 31:2). В другом псалме Давид подтверждает приверженность Госпо-

да искренности. Читаем: «С милостивым Ты поступаешь милостиво, с мужем искренним – искренно, с чистым – чисто, а с лукавым – по лукавству его» (Пс. 17:26-27).

В-третьих, для того, чтобы достичь состояния нищеты духа, нам необходимо настроить себя, приучить, просто сделать это необходимым – постоянно нуждаться в помощи Господа, жить Его благостью. Пророк это выразил так: «Душою моею я стремился к Тебе ночью, и духом моим я буду искать Тебя во внутренности моей с раннего утра» (Ис. 26:9). Как прекрасно сказано – духом моим я буду искать Бога внутри себя!

#### 5. Заключение

Когда царь Давид тяжко согрешил пред Господом и, будучи обличаем пророком Нафаном, в раскаянии пал перед Ним, мы слышим неотступную его молитву к Богу: «Отврати лицо Твое от грехов моих, и изгладь все беззакония мои. Сердце чистое сотвори во мне, Боже, и дух правый обнови внутри меня. Не отвергни меня от лица Твоего, и Духа Твоего Святого не отними от меня» (Пс. 50:11-13).

Именно в этом единении обновленного духа человека и пребывающего в нем Духа Святого сокрыто настоящее и будущее. Ведь когда Христос произнес эту первую заповедь: «Блаженны нищие духом», то тут же авторитетно провозгласил: «...ибо их есть Царство Небесное». И Апостол Петр призывает нас: «Посему, братия, более и более старайтесь делать твердым ваше звание и избрание... Ибо так откроется вам свободный вход в вечное Царство Господа нашего и Спасителя Иисуса Христа» (2 Пет. 1:10-11).

Да будет Бог Вседержитель в помощь для нас.

Николай Александрович Гаврилов



Задумайтесь: как, по-вашему,

Бог есть

или Бога нет?

Если вы устали от жизненных неурядиц и невзгод, Если хотите найти средство против них, – Тогда приготовьтесь заглянуть В самый корень проблемы. Генри Брандт

«Но боюсь, чтобы, как змей хитростью своею прельстил Еву, так и ваши умы не повредились, уклонившись от простоты во Христе» (2 Кор. 11:3).

-CAORHOCMAX XU3HU

#### Почему так много несчастных христиан?

Исвету, основаны на Библии. Я постоянно и углубленно размышляю над библейскими стихами. Моя деятельность в качестве психолога-консультанта началась в 1942 году, когда я, двадцатишестилетний инженер с неуправляемым, строптивым характером, подвергся благотворному влиянию Святого Духа. Я стремительно менялся. Эта перемена не осталась незамеченной для окружающих, и они в затруднительных случаях потянулись ко мне за советами.

В то время у нас с женой был небольшой запас знаний Библии, но нам хотелось помочь людям в решении их жизненных проблем, и мы стали выписывать подходящие для конкретного случая библейские стихи. Я до сих пор помню несколько из них.

Вот они:

«Блажен муж, который не ходит на совет нечестивых и не стоит на пути грешных, и не сидит на собрании развратителей, но в законе Господа воля его, и о законе Его размышляет он день и ночь!» (Пс. 1:1,2);

«Велик мир у любящих закон Твой, и нет им прет-

кновения» (Пс. 118:165)

В эти годы я понял, как важно заучивать библейские стихи. Ведь чтобы точно следовать библейским советам, надо постоянно держать их в голове. И теперь, много-много лет спустя, я все еще считаю, что для христианина очень важно знать библейские истины наизусть, чтобы руководствоваться ими в жизни.

Собирая материал для диссертации по клинический психологии, я выслушал сотни жизненных историй людей различного социального положения, интересов и материального благополучия. В то время я держал в одной руке Библию, а в другой – учебник по психологии. Какая же разница была в подходе к решению проблем у этих двух книг!

Библейский подход я бы выразил следующими стихами:

«Ибо слово Божие живо и действенно и острее всякого меча обоюдоострого: оно проникает до разделения души и духа, составов и мозгов, и судит помышления и намерения сердечные» (Евр. 4:12);

«Небо и земля прейдут, но слова Мои не прейдут» (Мф. 24:35);

«Все Писание богодухновенно и полезно для науче-

ния, для обличения, для исправления, для наставления в праведности» (2 Тим. 3:16).

Божья исцеляющая любовь способна наполнить самую убогую жизнь смыслом, спокойствием, радостью и миром. Читая Библию, мы приходим к выводу: решение проблемы самостоятельно приносит облегчение, но исцелить нас может только Бог.

Постарайтесь выучить наизусть стихи, которые я привожу в начале главы. Повторяйте стихи как можно чаще, размышляя над их значением. Обсуждайте смысл этих стихов с вашими друзьями.

Проследите – применяете ли вы их в жизни? Сравнивайте их с тем, что вы слышите по радио, в разговорах, смотрите по телевизору или читаете в прессе. Найдите в Библии стихи, сходные по смыслу.

Десять стихов в вашей памяти намного ценней десятка заполненных страниц в вашей записной книжке. Не торопитесь! Я надеюсь, что опыт, накопленный в течение моей жизни, поможет вам.

Выбор за вами: облегчение или исцеление!

#### Всемогущий Бог

**В** 1947 году я поступил в аспирантуру. Профессора были образованными, думающими людьми. Однако они не только преподавали по учебникам, исключающим существование Бога, но и сами твердо верили, что Бога нет. Лично для них Бог не существовал.

В процессе обучения мы овладевали различными способами помощи психически больным людям. Задумывались, как лучше помочь тем, чьи сердца охвачены неприязнью, обидой, разочарованием, смущением, жестокостью, эгоизмом, ложью. Все сходились во мнении, что эти проявления являются темной стороной человеческой души. Нас учили, что человек - биологическое существо, и его личность напрямую зависит от социальной и культурней среды. У человека возникают нарушения в психике, если постоянно не удовлетворяются его потреб-

ности, им пренебрегают или близкие не проявляют заботы и любви. Для того чтобы выявить причину нару-

шений, необходимо исследовать прошлое человека. Но ведь на это могут уйти месяцы и даже годы... Тогда возникает вопрос: что необходимо изменить в этом мире, чтобы освободить человека из им же сооруженной клетки разрушительного поведения и мыслей?

Помоги себе сам! Такова позиция большинства светских учебных заведений и учебников. Этой теории следуют также политики, врачи, консультанты и психоаналитики. Нет, проблемы человечества не игнорируются; напротив, на их решение тратятся миллиарды долларов. Такие институты, как политика, образование, социология, юриспруденция, социальные службы пытаются найти ответ.

Мы встречаем умных, образованных и влиятельных людей, которые руководствуются лучшими принципами гуманности, но упорно отвергают существование греха, Создателя и Бога. В этом они подобны библейскому великану Голиафу. Помните, в той библейской истории Голиафу противостоит небольшая группа людей, утверждающих обратное. Мы согласны с современным «Голиафом», что ненависть, обидчивость, разочарование, гнев, жесткость, эгоизм – темные стороны человеческой души. Но на этом наши дороги расходятся. Мы не согласны, что упомянутые отрицательные эмоции вызваны социальными или общественными причинами, как считают некоторые. Библия называет их проявлением греха.

Вот что говорит Иисус Христос о сущности человека: «...исходящее из человека оскверняет человека; Ибо извнутрь, из сердца человеческого, исходят злые помыслы, прелюбодеяния, любодеяния, убийства, кражи, лихоимство, злоба, коварство, непотребство, завистливое око, богохульство, гордость, безумство. Все это зло извнутрь исходит, и оскверняет человека» (Мк. 7:20-23).

Апостол Павел так же объясняет сущность человека: «Дела плоти известны; они суть: прелюбодеяния, блуд, нечистота, непотребство, идолослужение, волшебство,

вражда, ссоры, зависть, гнев, распри, разногласия (соблазны), ереси, ненависть, убийства, пьянство,



бесчинство и тому подобное. Предваряю вас, как и прежде предварял, что поступающие так Царствия Божия не наследуют» (Гал. 5:19-21).

Мы приходим в этот мир с грехом. Общество лишь выпускает на волю то, что в нас уже есть. Когда Иисус объявил толпе, подобно Голиафу, не верящей в существование Бога, что Он пришел спасти их от греха, ответ толпы слился в мощный рев: «Распни Его!» И Его распяли.

В противостоянии Голиафу нашу маленькую группу можно сравнить с пастушком Давидом. Мы признаем грех и утверждаем, что человек самостоятельно не сможет спастись от него. Да, нам нужен Спаситель, который бы очистил нас и сделал способными для новой жизни в Духе Святом. Это жизнь радости, любви, мира, долготерпения, доброты, верности и кротости. Но раз речь зашла о грехе, хочу вас ободрить: грех побежден. Иисус Христос умер, чтобы очистить нас от греха!

«Примитивно», – скажут приверженцы Голиафа. Не сделайте ошибки! Большинство людей, с которыми вы общаетесь, рассматривают жизнь лишь с гуманистических позиций. Попробуйте вспомнить, когда вы в последний раз задумывались о грехе? Вам нужно расширять свои познания о нем и о том, что Христос может вам помочь. Я надеюсь, что прочитанное подскажет, как освободиться от тяжести греха и наслаждаться новой жизнью в Духе Святом.

Богу не нужны подробные исследования вашей жизни. Он уже знает ваши сердца!

#### Чудесная жизнь в Духе Святом

О днажды я прочел в Библии полное надежды утверждение: «Ибо Господь дает мудрость; из уст Его – знание и разум» (Прит. 2:6).

Я начал молиться о мудрости и о разуме. И через несколько месяцев начал удивляться благотворным результатам, которые приносили встречи с людьми, обратившимися ко мне как к психологу-консультанту за помощью. В этом не

было моей заслуги. Я хотел бы привести несколько историй. Вам судить, примитивны ли они.

#### Трагедия

 ${f E}$  му было около сорока, ей и того меньше. На ее руках мирно спал двухмесячный ребенок. Эти

супруги приехали на семейную конференцию. Они мне рассказали, что в недалеком прошлом пережили настоящую трагедию: от мучительной болезни умерла четырехлетняя дочь. Жена забеременела во второй раз, и супруги пришли узнать о результатах УЗИ – мальчик или девочка – но услышали страшную весть: ребенок мертв. Это было под Рождество – самое печальное Рождество их жизни.

Они безмерно страдали, чувствовали себя несчастными, и даже третья беременность жены и рождение здорового мальчика не принесли облегчения.

На конференции было нелегко отвлечься от печальных мыслей и сосредоточиться на выступлениях. Мысли о смерти двоих детей преследовали их, да и на работе у мужа дела шли из рук вон плохо.

Не смог ли бы я им помочь?

Я внимательно посмотрел на супругов. Он сидел, крепко сжав зубы, в ее глазах я видел отчаяние. Ничто в мире, казалось, не может снять боль. Едва ли помогут доводы: их мысли были заняты только горем.

И все же я попытался помочь. Мы вместе помолились, прося Бога открыть через выступления то, что Он хочет им сказать. Когда подошла моя очередь выступать, я говорил о необходимости прощать людям даже тогда, когда они об этом не просят, ибо, не прощая, мы наносим вред себе, становясь рабом того, ко-



го ненавидим. Я напомнил слова Иисуса:

«Ибо, если вы будете прощать людям согрешения их, то простит и вам Отец ваш Небесный, а если не будете прощать людям их согрешения, то и Отец ваш не простит вам согрешений ваших» (Мф. 6:14,15).

Проповедник, выступавший после меня, обратил

внимание на то, что грех препятствует работе Святого Духа. Препятствием для Духа являются наши аморальные поступки, ненависть, раздоры, приступы ярости, эгоизм, зависть. Быть наполненным Святым Духом означает, что Дух руководит всей вашей жизнью. Это необходимое условие христианской жизни. «Разве можно отвергнуть такую жизнь?» – обращался к залу выступавший.

Через два дня супруги (о которых я рассказал чуть выше) зашли ко мне. Крепко сжатые губы мужа распрямились в мягкую улыбку. Они пришли сказать, что услышали ответ на свои мысли. Суть, как оказалось, была в их личных грехах. Мой совет уже не был нужен. К тому же они спешили на озеро, где собирались провести остаток дня. Три месяца спустя они мне позвонили. У них значительно улучшилось настроение, а проблемы на работе мужа благополучно разрешились. Я, конечно, не был их всемогущим советчиком. За все нужно благодарить Бога, а не меня. Так неужели эта история слишком примитивна?

Давайте не будем пренебрегать тем, что Бог может сказать христианину, если сердце его открыто.

#### Божья очищающая сила

жо и Марта наслаждались семейным счастьем. Их сын Майк рос любящим и смышленым мальчуганом. Однако в переходном возрасте он стал отдаляться от родителей. Они объясняли это пагубным влиянием школьных сверстников; но отношения ухудшились и после того, как Майк поступил в институт.

Однажды, когда он приехал на летние каникулы (Майк жил в общежитии), раздался телефонный звонок. Родителей просили срочно приехать в полицию. Оказалось, что Майк в пьяном виде сел за руль (в машине были еще трое его приятелей), на перекрестке

не вписался в поворот и врезался в стоявший впереди автомобиль. Словом, стал виновником аварии. Майк, как я сказал, был нетрезв, и его задержали.

Обо всем этом Джо узнал, когда пришел в полицию. Вернулся он домой лишь под утро, сына же не отпустили. Джо понял, что настал момент откровенно поговорить с женой. Да, надо было признаться, что все эти годы они сквозь пальцы смотрели, как сын отдалялся от них. Морально он ушел из дома много лет назад. А что сделали родители, чтобы предотвратить это? Продолжая нежно любить сына, они шли ради него на любые жертвы и во всех бедах обвиняли друзей Майка. Майк же не мог разобраться в себе и лишь отдалялся от родителей. Шло время. Родители потакали сыну во всем и готовы были идти за ним хоть на край света. Да, им нужно было откровенно поговорить с ним, но разговор откладывался снова и снова. Отец уже не представлял, как подступиться к сыну, с которым давно утратил контакт.

Мы дружили семьями, поэтому Джо позвонил мне и попросил помочь. Я пригласил к себе всех троих. Мы сидели за кухонным столом. Я выслушал каждого – и отца, и мать, и сына. Часа через полтора настала и моя очередь высказаться. И я сказал: «Джо, все это время ты поступал неправильно. Ты видел, что с Майком творится неладное, но и пальцем не пошевелил, потому что, видимо, в его возрасте ты поступал еще хуже. Твоя жизнь в молодости не может служить примером для сына, и тебе нужно извиниться пред Майком. Ты сказал, что не хотел, чтобы Майк уходил из дома. Майк, ты знал об этом?» Майк кивнул. Я обратился к матери Майка: «Марта, а разве ты поступала правильно? Ты делала все, чтобы угодить сыну. Однако ты не можешь заменить ему Бога! Майк, ты знал, что мама хочет тебе счастья?» Майк опять кивнул.

Я предложил прочесть вместе следующие стихи из Библии: «Ибо кого любит Господь, того наказывает, и благоволит к тому, как отец к сыну своему» (Прит. 3:12); «Наказывай сына твоего, и он даст тебе покой, и доставит радость душе твоей» (Прит. 29:17); «Розга и обличение дают мудрость; но отрок, оставленный в небрежении, делает стыд своей матери» (Прит. 29:15).

После прочтения я сказал: «Джо и Марта, у вас совершеннолетний сын. Он понимает, что вы любите



его, и злоупотребляет вашей любовью. Он мил, если хочет что-то получить от вас. За ним остается последнее слово в доме, не так ли? – Я повернулся к Майку. – Ты – злой и лживый человек, Майк. Вот что я вынес из сегодняшнего разговора. И мне не нужно встречаться с твоими друзьями, чтобы знать, какие они. Они такие же, как ты, потому вы и дружите. Майк, если ты не раскаешься в своих поступках и не изменишься, я могу сказать, что тебя ожидает впереди. Однажды ты встретишь привлекательную девушку, которая будет думать так же, как ты. Тебе будет казаться, что ты влюблен, и вы поженитесь. Тем не менее, гнев и ложь станут спутниками жизни, и в конце концов вы поймете, что поломали жизнь друг друга».

Я снова обратился ко всем сидящим за кухонным столом: «Чтобы атмосфера в доме изменилась, вам всем нужно покаяться. Вы, Джо и Марта, должны поставить пред сыном разумные ограничения и требовать их соблюдения. Тебе, Майк, нужно раскаяться в своем бунтарстве и просить Бога изменить тебя. Это мое мнение. Я ничего не могу сделать за вас. Делать или не делать – ваша воля».

Выслушав меня, Джо и Марта признали, что поступали неправильно, однако по виду Майка нельзя было сказать, что он особо воодушевлен грядущими изменениями в своей жизни. Он пробормотал, что и не думал обижать своих родителей, но его раскаяние выглядело не очень-то убедительно.

Конец этой истории отрадный. Джо и Марта нашли общий язык с сыном. Они были приятно удивлены, что по прошествии какого-то времени Майк получил степень бакалавра и продолжил ученье. Он стал подлинным христианином, женился. Сейчас они с женой ожидают первенца.

Наверное, вы со мной согласитесь, что в этой ситуации родители более виновны, чем сын. Он нуждался в постоянных советах и наставлениях, но родители долго не делали этого, потакая любимому чаду. Немудрено, что он сбился с правильного пути.

Тот разговор на кухне состоялся десять лет назад. Он принес ожидаемые плоды, но не стоит преуменьшать могущество Божьей очищающей силы для человека, совершившего грех и желающего получить прощение. Бог изменяет сердце смиренного человека.

Продолжение в след. номере Перевод с англ.

Генри Р. Брандт

# КАК ВАЖНО БЫТЬ ОСТОРОЖНЫМ **А**



Однажды произошел довольно страшный случай. Я работал в ночную смену дежурным электрослесарем. Меня вызвали привести в рабочее состояние вышедший из строя прибор для разгрузки вагонов с углем. Я определил, что проблема была в пускателе, распределяющем энергию между различными электроагрегатами. Как обычно в таких случаях, я сначала проверил предохранители. Снял напряжение, повернув ручку рубильника, и сперва хотел было работать голыми руками. Но потом остановился и, на всякий случай, одел резиновые перчатки. Взяв большую отвертку, я закоротил предохранители между собой, будучи уверенным, что напряжения на них нет. К моему удивлению, словно молния, вспыхнула ослепившая меня вольтовая дуга. От отвертки в моих руках осталась только ручка. В испуге я не смог сразу сообразить, что же произошло.

На пульте управления дежурили девушки. Ктото из них закричал: «Живой?» Я ответил: «Живой...» К счастью, сработала защита подземной и надземной электростанций. Вся шахта под землей и наверху погрузилась в глубокий мрак. Минут через 40 дежурные специалисты ввели отключившиеся электростанции обратно в рабочий режим. Везде появился свет. Я сидел над пускателем и думал, что же произошло. Ведь я все сделал, как положено.

Вскоре, однако, мне удалось кое-что установить. Повернув ручку рубильника назад, я обнаружил, что она подозрительно легко поворачивается. Оказалось, что ручка срезала шпонку, и когда я отключал рубильник — то рукоятка повернулась, а контакты остались неразомкнутыми. Пускатель так и оставался под напряжением 600 V. Чудо, что я остался жив и невредим. Я так по сей день и не знаю причину поломки пускателя.

Позже мне стало известно, что на этом участке погиб один хороший специалист. А меня Господь сохранил, преподав урок внимательности. Так бывает и в духовном мире: невнимательность и неосторожность могут привести к очень серьезным последстви-

ям. Этот случай из моей профессиональной жизни я рассказал для того, чтобы подчеркнуть, как важно быть осторожным во всех ситуациях земной жизни.

Алексей Иванович Коломийцев

«Тому що всі дні її— скорботи, і труди її— неспокій; навіть і вночі серце її не знає спокою. І це— суєта»! (Книга Еккл. 2:23)

Kynimb cool kozy

Man.B. Fepaciniyyk

– Ой, Василе-Василечку, нащо ж ти мене залишив таким молодим?
Тобі тільки за п'ятдесят було перейшло, а ти мене лишив самою! Діти ще при тобі порозлітались, як ті горобчики, але вдвох якось ми собі давали раду і їм помагали, а тепер?! ...

Жінка похилила голову, сидячи на невеликій лавці за невисокою металічною загорожею, за якою виднілась одинока могила. З мармурової чорної плити дивилось викарбуване усміхнене обличчя. Жінка склала на колінах руки, якби в молитві, і продовжувала свою розмову з чоловіком.

– Вже 15 літ приходжу до тебе, а більше й не маю з ким поговорити. Так і не пожив ти в збудованій тобою хатині, як мріялось. Думалось, до старості з внуками доживатимемо віку свого. Ти все так поробив гарно: стіни з білої цегли вивів, червоною цегелкою виклав вишиванку угорі під дахом, вікна букові...

тільки живи та радій…, а от, не прийшлося… Скільки твоєї праці вклалося, гой-гой. Навіть як змучений по роботі вертав додому, я й тоді тобі посидіти не дала, бо в хаті роботи нескінчений край. Ти ніколи не супротивився, ніколи слова не сказав гіркого, а мовчки ставав до роботи, яку я надумувала…

Жінка схлипнула, втерла рукавом скупу сльозу. Вітерець колихав пасми її сивого волосся, яке вибивалося з-під хустки. Не нове, але довге коричневе пальто надійно захищало від осіннього ще не холодного вітру. Жовте листя наскоски летіло зі старих, бачивших літа, високих дерев і зупинялось вни-

зу цвинтаревих загорож на траві, створюючи жовту кайму навколо могил. Жовтий цвіт розлуки, ніби так кажуть, а може воно і дійсно так є. Коли восени замирає життя навкруги і все жовтіє, якби прощаючись зі всім та всіма, ніби кажучи: «Ще сьогодні маєте нас, бо завтра за сніговою розлукою більше нас не побачите. Ми своє відцвіли, ми своє зробили, ми своє віджили, час в дорогу…»

– Гроші, гроші, гроші... завше їх мало, завше не вистачає. А може краще, як їх нема? Тоді й голова не має чого боліти, як їх потратити чи зберегти. Складали ми їх і на купити що до хати, і на науку дітям, і на

весілля, і на чорний день, і просто так складали, щоб були. При грошах ніби-то чоловік чується безпечнішим. І вже й мали немало наскладаних, а от прийшли ті революції – і всі гроші пропали. Де-ва... й слово таке придумали, що й не вимовиш. Згадала, девальвація, казали, прийшла. А хто вона така, та дама ненажерлива, що всі рахунки людські з ощадних кас, як корова язиком злизала, ніхто й не зна, і раніше за неї ніхто не чув, і не попередив ніхто, що така біда насуває. А може то столичні злодії на нас її і нацькували? Але, як його не бери, а остались ми без наших потом зароблених грошенят. Мали машину купити... то я за ті гроші, ще добре, що холодильник встигла купити, бо людям і того вже не дісталось, а так: хто чоботи, хто яку одежину купив. І чи то треба було нам над тими грішми так убиватись, щоб злодюги державні збагатились? Хай їм вже людські біди боком повилазять. Але наразі вони здравствують, а мене з того часу серце і почало поколювати, а часами таки добряче пече. Думала – не переживу, а от вийшло навпаки. Ти мене заспокоював, а сам упокоївся. Ой-йо-йой!..

Останні слова прозвучали глухо, якби жінка видавила з себе останній дух; а він, вийшовши з неї, тут же був поглинутий мовчазними гранітами цвинтара. Тільки сухе листя перекочувалося по траві, йому було байдуже до людських тривог і переживань, якби говорячи своїм єством: «Для чого чоловік живе в суєті? Він же, як і ми, приходить в цей світ і так само, як ми, його покидає».

– Але були в нас і щасливі дні в нашій хаті, коли діти зі школи прибігали, і наша хатина наповнялась їхнім гомоном. Я любила той час і все старалась, щоб вони встигли уроки поробити до того, як ти з роботи вернешся. Вони бігли тебе зустрічати, а в тебе й не так багато часу було, щоб кожного обняти і

поговорити. Господарка, велика господарка мені була потрібна. Це ж я тебе заставила дві корови купити і трійко свиней тримати. Щоб м'ясо і молоко не виходило, і достаток з горою. І ти мусів по державній роботі ще й своє обробити, почистити, нагодувати... ні хвилини вільної, все бігом, бо ще й кури та кролі, а ще городи. В кінці кінців достаток наш не стільки радості дав, як нескінчених клопотів, часу не вистачало не те, що на дітей, але й на себе, щоб хоч зрідка сісти вкупочці у садку і притулитись один до другого. Чого було отак собі не відпочити по праці?..

Жінка знову тяжко здихнула, осіннє сонце дарувало останнє тепло свого проміння. Чудне осіннє тепло: не пекуче, а по-материнськи лагідне і ніжне; не яскраво сліпуче, а даруюче золото свого світла.

– Діти, діти... Тепер, Василю, часто думаю, що ми їм не вклали в їх серця, чому ми залишились одинокими на старість? А коли було то вкласти в їхні душі добре зерно, як я тебе загонила тим вічним «треба»; і сама не мала часу на дітей, крім як нагодувати і спати вкласти. Вони любили проводити час з тобою, а в тебе того часу й не було – все турботи забрали, як не робота, то господарка. Дочка заміж вийшла після школи і поїхала до чоловіка, а сина вивчили в університеті; надіялись, що з нами буде, так де там, пішов у прийми, ще й так далеко обоє від нас. Нікому батьківська хата не потрібною стала. Але це ще було за твого життя. А тепер, після тих перестройок і революцій, роботи в нашому містечку не знайдеш. Кликала сина додому, не докличешся. Каже, що там хоч якусь роботу має, хоч ніякого відношення до диплому. Звала дочку, те ж саме відповідає. До мене часу приїхати відвідати і внуків показати не мають... От і сиджу я, Василечку, сама у нашій хаті. Після твоєї смерті все я розпродала: корови, свині, хіба що паро курей зосталось. Тебе нема – кому то все доглядати? Я сили не маю, а тебе не вшанувала.

Жінка знову схлипнула і перейшлася рукавом по очах. Нахилилась до могильної плити і зігнала рукою непрошений жовтий лист, який під вітром прилип на лиці кам'яного Василя. Повільно вернула на своє місце, і коротка посмішка раптом прикрасила її обличчя.

– А знаєш, Василю, я таки не одна. Жіночка якась на цвинтарі побачила мою печаль і порадила купити мені козу. «Все ж якесь живе створіння, – сказала, – буде поруч». Я й купила. Коза живе зі мною, любить мене, а я за нею доглядаю, як за дитиною; здається навіть часом, що вона мене розуміє. З тобою тут, а з нею вдома поговор'ю – і чекаю свого часу, коли Господь нас об'єднає.

Коза, яка ніби як почула, що за неї мова, підняла і тріпонула головою, крутанула вухами, задребеніла хвостом і почала свою ходу вздовж огорожі в сторону фіртки. Дійшовши до проходу, коза відчула натягнутий шнур на своїй шиї, який повернув її браву ходу в іншу сторону. Невдоволено мекнувши, буцнула невеликими ріжками залізо фіртки, та розвернула кроки назад по периметру паркана.

– Щасливо тобі, Васильку, залишатись, піду вже, а ти спочивай у мирі. Хоч по смерті маємо один на одного час: і посидіти, і поговорити...

Жінка повільно піднялась, ще не розпроставши засидженого тіла, причинила за собою фіртку, відв'язала від огорожі козу – і обоє потупцювали до цвинтарного виходу. Сонце наблизилось до обрію, запалюючи червоним полум'ям негусті хмари над собою.

Вечоріло...

Володимир Слонопас



# Ara crabu Bossoi

«Валерій Герасимчук – художник, що вражає різнобарв'ям, поєднанням форм та матеріалів», – так назвала свою статтю Анастасія Сніжна в день на відкриття виставки авторських робіт в музеї історії міста Козятина, Вінницької області, під назвою «Богом дана мені...» до 70-річчя митця.

об не повторюватись, приведу текст автора.

«19 квітня 1947 року в далекому російському місті Молотов, що зараз називається Перм, і народився майбутній художник-дизайнер Валерій Герасимчук. Згодом, як у автобіографії зізнається сам Валерій Васильович, "через три місяці після народження я зрозумів, що уральський клімат мало схожий з рідним українським. Я забрав із собою маму і приїхав у любу серцю Україну". Приїхав до Козятина, де на той час мешкав менший брат матері із сім'єю.

Після закінчення школи, у 1963 році, вступив до Київського училища прикладного мистецтва, яке з часом було перепрофільоване в художньо-промисловий технікум. У 1967 році Валерій Герасимчук отримав диплом художника-дизайнера. До речі, це був перший випуск в Україні

фахівців із такою спеціальністю.

"Школа, технікум, армія, сімейно-будівельний інститут – кожен етап життя додавав знань і вміння, досвіду, задумів", – зазначає Валерій Васильович. Однак із упевненістю можна казати, що червоною наскрізною ниткою проходить через увесь життєвий та творчий шлях майстра бажання творити, жага до мистецтва.

"Малюю з малих літ, скільки себе пам'ятаю, – розповідає художник. – Це у нас, мабуть, родинне". Митець має на увазі рідного дядька – Сергія Герасимчука – відомого радянського художника-графіка, що працював у жанрі сатиричної карикатури в українському гумористичному журналі "Перець": багато літ вів тематичні серії, випустив п'ять збірок власних робіт, що вийшли стотисячними тиражами в "Бібліотеці "Перця"". Сергій Іванович – учасник і лауреат багатьох художніх виставок в Україні та за рубежем.

Саме він, власне, і вплинув на вибір життєвого шляху нашого героя. Адже Валерій Васильович не тільки отримав диплом тієї ж художньої альма-матер, що і дядько, а й на початку своєї художньої кар'єри чітко позиціонував себе, так само як і Сергій Іванович, художником-графіком. У такому творчому амплуа на посаді художньо-технічного редактора Валерій Герасимчук довгий час працював у журналі "Соціалістична культура". Як художник-графік Валерій Васильович неодноразово брав участь у численних виставках у Польщі, Аргентині, Уругваї, Ізраїлі, Канаді. Коли ж митцю виповнилось 35 років, він, як наймолодший учасник, був представлений у альманасі "Український політичний плакат".

Цікавим, вочевидь, є і сам процес створення таких яскравих і фактурних робіт, адже як інакше зміг би Валерій Васильович захопити своєю декоративно-прикладною художньою творчістю особливих дітей, що є підопічними громадської організації "ДОМ". Саме для них – дітей із обмеженими можливостями – Валерій Герасимчук став керівником майстерні декоративно-прикладної творчості товариства, проводить насичені духом творіння заняття. Він вкладає в дітей свою душу, знання, навики; а вони у відповідь дарують повагу і любов».

Стаття закінчується вітаннями ювіляра внуками, друзями, представниками влади... Здавалося б, нічим особливим не примітна доля художника, родженого в радянські

часи: ні великого союзного визнання, ні нагород орденами за будівництво соціалізму. Чому я раптом рішив розповісти за Валерія Васильовича Герасимчука?

але діло в тім, що книги ми видаємо і розповсюджуємо безкоштовно до людей, тому всі письменники та поети, представлені у книзі, віддають свій дар людям бескоштовно, саме

благодійної організації «Доброта. Опора. Милосердя.» (громадське товариство батьків, у котрих діти інваліди) Тетяни Яковлєвої. Додам, що і художню студію для дітей при ДОМі Валерій Васильович вів також безкоштовно, керуючись тільки Божою настановою: «Любіть один одного» (Івана 15:17). Хвороба прикувала художника до інвалідного візка, що змусило залишити студію та дітей. Йому прийшлось переїхати до Києва під опіку власних дітей. Але

рекомендації голови Козятинської

Валерій служить у славу Божу. € імениті художники, полотна яких відомі на цілий світ і прикрашають помпезні зали; ті, які купаються у променях людської слави.  $A \in \text{ от такі: прості, добрі, мало ким}$ помічені... Мені чомусь пригадалась притча Христа за бідну вдову: «Поправді кажу вам, що ця вбога вдовиця вкинула більше за всіх! Бо всі клали від лишка свого в дар Богові, а вона поклала з убозтва свого ввесь прожиток, що мала...» (Луки

й у цих випробуваннях брат у Христі

21:3-4).





В минулому році ми приступили до комплектування нового «Micioнера». Надіюсь, дехто з читачів вже знайомий із цими збірками християнських художніх творів. Мені прийшлось провести місяці в розмовах з художниками в пошуках ілюстратора, і тільки він один із багатьох погодився «хліб свій пустити за водою». Що це значить? Безсумнівно, наша християнська місія могла б заплатити кошти за оформлення книги; як вчив Христос апостолів, відправляючи їх на служіння: «Ви дармо дістали, дармо й давайте» (Матвія 10:8). Тому й художника ми шукали такого, хто б не переслідував жодного «шкурного інтересу», а прийняв це як служіння Богу: «Служіть один одному, кожен тим даром, якого отримав, як доморядники всілякої Божої благодаті» (1 Петра *4:10-11*). Саме з такою людиною мені пощастило познайомитись по

## Псалом Dabuga 132

Чи  $\epsilon$  що краще, лучче в світі, Як укупі жити, 3 братом добрим добро певне Познать, не ділити? Яко миро добровонне 3 голови честної На бороду Аароню Спадає росою I на шитії омети Ризи дорогії; Або роси єрмонськії На святії гори

Високії сіонськії Спадають і творять Добро тварям земнородним, І землі, і людям,— Отак братів благих своїх Господь не забуде, Воцариться в дому тихих, В сім'ї тій великій, І пошле їм добру долю Од віка до віка.

Тарас Шевченко



