

#### Читайте в номере:

| Христианская семья В. Н. Савинский                   | 3  |
|------------------------------------------------------|----|
| Господь! Яви любовь Свою (стих) Н. Демина            | 7  |
| Побежденная обида В. М. Холостов                     | 8  |
| Не бойтесь ваше сердце разбивать (стих)<br>Н. Демина | 10 |
| Благодать Божия Н. А. Гаврилов                       | 11 |
| Агнец и Лев А. Сизов                                 | 15 |
| Любовь и крест (стих) Т. Мороз                       | 16 |
| Церковь И. Г. Цуман                                  | 17 |
| Выбор Л. Сизов                                       | 18 |
| Подражание первому псалму (стих) Н. М. Языков        | 19 |
| На что не способен никто, кроме Бога М. Лукадо       | 20 |
| На Голгофском кресте (стих) Т. Мороз                 | 23 |
| Уроки по Библии А. Сизов                             | 24 |
| Любить без компромиссов В. Волков                    | 26 |
| Ноеминь Е. Сизова                                    | 28 |
| Смирение - тайна освобождения Э. Мюррей              | 29 |
| Брак по расчету М. Ленько                            | 31 |
| Служение среди глухих Л. Мулык                       | 32 |
| Новости из жизни поместной церкви                    | 34 |

На первой странице фотография Владимира Горбенко

2 Свет Євангелия № 3 (127) май-июнь 2018

### Свет Евангелия

№ 3 (127) май-июнь 2018

Издается в церкви "Свет Евангелия" г. Спокен, штат Вашингтон

редактор дизайнер корректор печать Анатолий Марцин Влада Лятомская Дарья Марцин Александр Хивренко

РЕДАКЦИЯ ЖУРНАЛА

Церковь «Свет Евангелия»

5716 N Progress Rd. Spokane Valley, WA 99216

ПРИСЫЛАЙТЕ МАТЕРИАЛЫ ДЛЯ ЖУРНАЛА ПО ЭЛЕКТРОННОЙ ПОЧТЕ:

w4a4@yahoo.com

Редакция оставляет за собой право редактировать и сокращать материал.

Не принятые к печати материалы не возвращаются.

© Все права закреплены за Богом. Используйте, копируйте и распространяйте все материалы из этого издания для исполнения повеления Христа:

"Идите по всему миру и проповедуйте Евангелие. Кто будет веровать и креститься, спасен будет; а кто не будет веровать, осужден будет" Марка 16:15-16

Предыдущие журналы можете читать по адресу: http://lightofthegospel.com/?page\_id=1523



В спомним случай из жизни Иисуса Христа, когда Он исцелил больного в Вифезде. К Господу подошли фарисеи и книжники, стали упрекать Его и осуждать, почему Он такие дела делает в субботу.

«Иисус же говорил им: Отец Мой доныне делает, и Я делаю. И еще более искали убить Его Иудеи за то, что Он не только нарушал субботу, но и Отцом Своим называл Бога, делая Себя равным Богу. На это Иисус сказал: истинно, истинно говорю вам: Сын ничего не может творить Сам от Себя, если не увидит Отца творящего: ибо, что творит Он, то и Сын творит также. Ибо Отец любит Сына и показывает Ему все, что творит Сам; и покажет Ему дела больше сих, так что вы удивитесь. Ибо, как Отец

воскрешает мертвых и оживляет, так и Сын оживляет, кого хочет. Ибо Отец и не судит никого, но весь суд отдал Сыну, дабы все чтили Сына, как чтут Отца. Кто не чтит Сына, тославшего Его... Я ничего не могу творить Сам от Себя. Как слышу, так и сужу, и суд Мой праведен; ибо не ищу Моей воли, но воли пославшего Меня Отца» (Ин. 5:17-23, 30).

Прочитанный текст Писания направляет на размышление о тесной взаимосвязи Отца Небесного и Сына Его, Иисуса Христа. Эта взаимосвязь – фундамент и основа здоровой семейной жизни.

#### Взаимосвязь с Отцом

отя Он и Сын, однако страданиями навык послушанию...» (Евр. 5:8).

Господь Иисус Христос указал, что жизнь, служение, поступки, поведение, – все зависит от взаимосвязи Его с Отцом Небесным. Он добавил, что Сын не может творить Сам от Себя, если не увидит Отца творящего, ибо что творит Он, то и Сын творит. Как Сын Божий, будучи на земле, Иисус показал взаимосвязь Его с Отцом, постоянную зависимость от Отца, глубокое смирение и послушание. Он говорит, что не ищет воли Своей, но воли Отца Небесного.

Перенесемся теперь на нашу семейную жизнь, личное хождение, воспитание детей, их настоящее и будущее. Слово Божие говорит, что самопроизвольно ничего не происходит. Всегда, всегда должен быть пример подражания. Для Сына Божия это – Отец Небесный, и

Христос говорит, что Он от Себя ничего не творит, но что видит в Отце, то творит. Что скажет Отец, то и делает. Иисус не ищет Своей воли, но воли пославшего Его Отца.

Рассуждая о христианской семье, мы можем думать, что все зависит от того, как строго будет вести свою жизнь отец. Как он строг будет к жене, к детям. Мы больше рассуждаем о том, что отец должен делать. Наказывать детей розгой – да, мы читаем эти места. Но самое главное, от чего зависит поведение детей – ничего не творить самому от себя, если не видеть отца творящего.

Дети смотрят на отца, хотят видеть в нем пример для подражания. Основа в этом – не в розге, не в грубых словах, не в крике отца. Дети видят отца творящего. Они смотрят, видят, впитывают, как губка. Случайно это не получается. Слово Божье нас направляет, дорогие родители, к тому, чтобы мы стали предметом подражания. Дорогой отец и муж, ты должен быть предметом подражания жене, детям.

#### Пример подражания

вятой апостол Павел в своих Посланиях неоднократно обращает внимание на то, от чего зависит успех духовной жизни: «И вы сделались подражателями нам и Господу, принявши слово примногих скорбях с радостью Духа Святого...» (1 Фес. 1:6).

«Вы сделались подражателями нам и Господу», – так сказал он о верующих, которые уверовали от его проповеди. Они видели в апостоле Павле, в его сотрудниках достойную жизнь. Ниже он говорит так: «Свидетели вы и Бог, как свято и праведно и безукоризненно поступали мы перед вами, верующими...» (2:10). Вот откуда начинаются по-

ступки. Они видели, как свято и безукоризненно поступали апостолы, каково было их поведение, жизнь, и стали подражателями им, а потом и Господу.

«Ибо вы сами знаете, как должны вы подражать нам; ибо мы не бесчинствовали у вас, ни у кого не ели хлеба даром, но занимались трудом и работою ночь и день, чтобы не обременить кого из вас, – не потому, чтобы мы не имели власти, но чтобы себя самих дать вам в образец для подражания нам» (2 Фес. 3:7-9). Вот откуда успех. Когда дети видят в тебе, во мне пример подражания, когда они видят твою святую жизнь, как праведно ты поступаешь, – тогда и они становятся подражателями, т.е. стараются так же жить.

Иисус сказал, что видит Отца творящего. И что скажет Отец, то Он и делает. Так точно в семье нужно учить.

В подлинном значении «учить» – показать на примере. Выполни сам и скажи: «Вот так нужно. Возьми в руку вот так инструмент, сделай так». Это кропотливый труд.

Апостол Павел говорит Тимофею: «Внушая сие братиям, будешь добрый служитель Иисуса Христа, питаемый словами веры и добрым учением, которому ты последовал» (1 Тим. 4:6). Оказывается, нужно еще и внушать. Внушать словами веры, добрым учением, наставлять. Вот тогда это будет пример для подражания.

Дорогие родители, чем заняты мы? Что видят в тебе, во мне? Чему мы учим? Внушай – это уделяй достаточно времени, пока он не поймет, объясняй. Апостол говорит: «Мы просили и убеждали и умоляли поступать достойно Бога» (1 Фес. 2:12). Вот чем достигается положительный результат.

Не думайте, что розга поможет. Мудрость Божия говорит наказывать сына, пока есть надежда, т.е. когда он еще маленький. Да, тогда наказывай. А потом? А потом надо убеждать, просить, внушать – тогда это оставит должные последствия в жизни. Вот это фундамент христианской семьи.

#### Путевые знаки

лово Божье, обращенное к Израилю через пророка Иеремию, говорит: «Не дорогой ли у Меня сын Ефрем? не любимое ли дитя? ибо, как только заговорю о нем, всегда с любовью воспоминаю о нем; внутренность Моя возмущается за него; умилосержусь над ним, говорит Господь. Поставь себе путевые знаки, поставь себе столбы, обрати сердце твое на дорогу — на путь, по которому ты шла» (Иер. 31:20-21).

Оказывается, убеждать, наставлять, просить и умолять надо с глубоким чувством умиления. Умилосержусь, говорю всегда с любовью. Это методы воспитания,

фундамент семьи. А потом Господь говорит: «Поставь себе путевые знаки, поставь себе столбы». Для кого нужны путевые знаки? Для того, кто прошел, или для того, кто будет идти. Прошел – поставь путевой знак для сына, для дочери, чтобы они посмотрели. Расскажи им, как ты следовал за Господом, расскажи молодому поколению, как дело Божие совершали отцы.

Без прошлого не может быть будущего. Некоторые считают, что они жили в другую эпоху, а сейчас уже другое время. О, увы, коварная ошибка... Поставь путевые знаки – о том, как совершалось дело Божие, как хранилась семья, далеки

ним, убеждал его, вразумлял, беседовал с ним по душам, внушал? Или, быть может, было только строгое слово, розга, твой крик в семье, ожесточивший его душу? Он закрылся, отгородился от тебя. Потом говорить ему бесполезно.

Христианская семья зиждется на других критериях. Вот он, Божественный принцип: «Что слышали мы и узнали, и отцы наши рассказали нам, не скроем от детей их, возвещая роду грядущему славу Господа, и силу Его, и чудеса Его, которые Он сотворил. Он постановил устав в Иакове и положил закон в Израиле, который заповедал отцам нашим возвещать детям их, чтобы знал грядущий род, дети,

Писания запечатлеть эти истины. Не скроем от детей наших, ведь возвещать грядущему роду мы должны, обязаны, чтобы они приняли слова, питаемые верой и добрым учением. Только тогда они пройдут дальше, и жизнь их будущих семей будет в правильном русле.



В о Второзаконии сказано: «внушай детям». Когда? – «Сидя в доме твоем и идя дорогою, и ложась и вставая; и навяжи их в знак на руку твою, и да будут они повязкою над глазами твоими» (6:7-8). Как много надо, чтобы защитить свое будущее наследие от влияния этого мира!

Дорогой отец! Тебя, может быть, неделями не было в семье, а ты ждешь потом благополучия детей?! За них ты будешь отвечать перед Богом, у них потом может семья разрушиться. Почему мы иногда рассуждаем о проблемах, решаем их, но не думаем, каковы причины, порождающие эти проблемы? Слово Божье говорит, что Бог не человек, Он не так будет спрашивать. Иисус Христос в притче о брачном пире спрашивает одетого в небрачную одежду: «Друг, как ты сюда попал?» Тот молчал. Если ты не дал добрый пример подражания своим детям, говорить Богу будет нечего.

Христос всегда подражал Отцу Небесному, исполнял только волю Его; Он видел Отца творящего и так старался поступать. Когда Ему было 12 лет, Мария и Иосиф возвращались домой после поклонения в храме, и по дороге назад Его потеряли. Начали искать, и только на третий день нашли Иисуса. И где? – В храме. На вопрос: «Чадо, что Ты сделал с нами?» последовал ответ: «Разве вы не знали, что Мне должно



были разводы, не было понятия о разделениях. Без путевых знаков страдает семейный устой. Дети могут говорить: «Вы тогда жили, а мы сейчас живем». Это современный модернизм, подстраивание под сегодняшнюю жизнь, под этот мир. А семья рушится.

В 18 лет он уже ушел из дому. В чем дело? Много ли ты посидел с

которые родятся, и чтобы они в свое время возвещали своим детям, – возлагать надежду свою на Бога и не забывать дел Божиих, и хранить заповеди Его, и не быть подобными отцам их, роду упорному и мятежному, неустроенному сердцем и неверному Богу духом своим» (Пс. 77:3-8).

Богу угодно было на страницах

пребывать в том, что принадлежит Отцу Моему?» Христос или дома, или в храме – Он не на вечеринках с друзьями. Он с юности впитал то, что принадлежит Отцу. Он считал, что это Его удел, Его место. Дорогой отец, а где твой сын?

Молодежь, от этого будет зависеть ваша будущая семейная жизнь. Вспомним, как было с Израильским народом. Когда они вошли в Ханаанскую землю, пока были живы Иисус Навин и старейшины, народ пользовался благословением Господним, жил в страхе Божьем. «Но когда умер Иисус, сын Навин, раб Господень, будучи ста десяти лет, и похоронили его в пределе удела его в Фамнаф-Сараи, на горе Ефремовой, на север от горы Гааша; и когда весь народ оный отошел к отцам своим, и восстал после них другой род, который не знал Господа и дел Его, какие Он делал Израилю, – тогда сыны Израилевы стали делать злое пред очами Господа и стали служить Ваалам; оставили Господа Бога отцов своих, Который вывел их из земли Египетской, и обратились к другим богам, богам народов, окружавших их, и стали поклоняться им, и раздражили Господа; оставили Господа и стали служить Ваалу и Астартам» (Суд. 2:8-13).

Мы скажем: «Ну, это было с ними, у нас так не получится». О, как близко наше время к тому времени!

Когда-то апостолы Петр и Иоанн шли в храм, и сидел хромой ногами. Петр сказал: «Взгляни на нас». Проведем аналогию. Апостол Павел говорит ему подражать и смотреть на тех, которые поступают по образцу, увиденному в них. Все меньше остается тех, на которых можно взглянуть и видеть в них пример подражания. Чаще – разочарование.

Уйдет когда-то «Иисус Навин» – и все меньше останется тех старичков, старушек, которые жили верою, глубоким упованием; тех, которые в простоте, но в благоговении, в страхе совершали дело Божье, устрояли поместные церкви. Тревога о будущем поколении не перестает звучать в наших душах. Что будет дальше?

#### Пирожки для богини

онятие о христианской се-■ мье, о взаимоотношениях мужа с женой рушатся. А как у меня? Духовная трагедия Израиля произошла от непослушания и изза уклонения от истины. С ними произошло то, что сказал Господь через пророка Иеремию: «Не видишь ли, что они делают в городах Иудеи и на улицах Иерусалима? Дети собирают дрова, а отцы разводят огонь, и женщины месят тесто, чтобы делать пирожки для богини неба и совершать возлияния иным богам, чтобы огорчать Меня. Но Меня ли огорчают они? говорит Господь; не себя ли самих к стыду своему?» (Иер. 7:17-19).

О, ужас! Духовная трагедия: дети собирают дрова. Пошел сын и с улицы принес какую-то цепь на шее, какое-то одеяние греховное,

а отец смотрит - ничего,

пойдет. Разводит огонь

- способствует этому.

А женщины месят тесто: «Ну, сейчас время такое». Дочь стоит перед зеркалом, украшая себя мирскими нарядами, а мать поощряет это. И думаем, что семья будет благополучна? О, увы, не так – вся семья участвует в отступлении от истины.

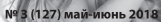
Сейчас время размышления, глубокой тревоги за себя, за свою семью, за детей. Не способствую ли я отступлению моих детей от истины? Дети собирают дрова... отцы разводят огонь... женщины месят тесто. И вот тебе пирожок для богини. Нарядилась цепочками, нарядами. Пирожок готовый... Сегодня женились, через три месяца развод. Вот они, последствия пирожков для богини! А ведь скоро придет Господь.

Апостол Павел говорит: «Кто не любит Господа Иисуса Христа, анафема; маран-афа» (1 Кор. 16:22). Традиционно понимают: «до пришествия Христа». Но апостол предупреждает, что ты сам себя отлучаешь от общения с Богом. Скоро придет Господь! Думай о том, в каком положении ты и твоя семья.

#### Кому вы подражаете?

Братья и сестры, сегодня время пересмотреть свое отношение к Богу, подражание Ему.

Дорогие дети, кому вы подражаете: Богу или этому миру? Дорогой отец, видел ли твой



ребенок драгоценный пример подражания в твоей жизни, чтобы исправить свою жизнь? Апостол Павел призывает: «... подражайте Богу, как чада возлюбленные...» (Еф. 5:1).

Подражай Богу, а не этому миру – только тогда твоя семья сохранится. Скоро Господь грядет. Скажем ли мы: «Вот я и дети, которых Ты дал мне»? Или: «Вот я, а дети потерялись»? Порассуждай, побудь наедине с Богом, исповедуйся и скажи: «Господи, я не так жил... Дай мне смотреть на Тебя, на Сына Божия, Который исполнял только волю Отца Небесного. Он не творил Свою волю».

Возможно, так много своеволия, плотских и мирских планов, которые занимают тебя целиком? Мне недавно пришлось быть невольным свидетелем, как два отца вышли из Молитвенного дома. Они так грубо разговаривали, почти скандалили о своем бизнесе, обвиняя друг друга. Дорогие отцы, чем заняты вы сегодня? Выйдя из собрания, приходя

домой, о чем вы говорите? Бывает тяжело слушать окружающим, еще тяжелее слушать Господу. Он, когда смотрит на нас, наполняется глубоким сожалением о Своих детях.

Скоро придет Господь, поэтому пусть Он поможет нам сказать: «Господи, дай мне исправить свою жизнь, как отца (мужа, дедушки), чтобы она стала примером подражания для других, а поведение мое и моих детей соответствовало этому». Не питайте детей греховными, развратными прелестями этого мира. Не возите их в Голливуд, не возите их в казино - там нет верующих. Чтобы потом не говорить, почему дети чужды к Богу, к церкви. Да, мы их питаем не тем, печем эти пирожки, а они наедятся и становятся мертвы для Бога.

Когда-то мы пели такой псалом: «Блажен, кто мудрости высокой послушен сердцем и умом, кто и в ночной тиши глубокой и при сиянии дневном читает Книгу ту святую,

где силен Господа закон. Он не пойдет в беседу злую, на путь греха не вступит он. Ему не нужен путь разврата; он лишний гость на том пиру, где брат обманывает брата, сестра клевещет на сестру. Ему не нужен праздник шумный, куда не входят стыд и честь; и где царят разгул безумный, хула, злоречие и месть».

Братья и сестры, подумаем: как мы воспитываем детей? Где они находятся? Дорогая молодежь, где вы проводите время? Господь грядет! Как вы готовитесь к будущей семейной жизни? Чем питаетесь? Кому подражаете? Скажем: «Господи, не оставляй нас, останься с нами. Соверши перемену в моей жизни, чтобы я в готовности встретил Тебя. Аминь».

Вениамин Никитович Савинский, Спокен

Господь! Яви любовь Свою, Дай мудрости и разуменья, Чтоб помнить каждое меновенье: Кто я и перед Кем стою?

Дай, оказавшись в тишине, Понять всю глубину молчанья: Не раздражаться ожиданьем, А взращивать любовь к Тебе.

Понять мой путь мне не дано, И цель моя совсем не в этом: Хочу наполниться я Светом И верить, верить лишь в одно!

Что Ты, Великий Господин, Ты – Царь царей, Отец любимый, И я рукой Твоей хранима, И путь к Тебе всего один. Ах, этот путь, как он тернист... Изранив ноги, можно сбиться, В унынье впав, остановиться... Дойдет лишь тот, кто сердцем чист!

Да, можно даже в тишине Наполнить сердце суетою, Разъединить себя с Тобою; Но я хочу дойти к Тебе!

Поэтому сейчас прошу Лишь об одном, Отец любимый: Хоть в тишине, но быть хранимой В пути, пока к Тебе спешу!

> Наталья Демина, Одесса, Украина



#### ВЕЛИКИЙ ГРЕХ

умаю, что нас более характеризуют слова: «Нас огорчают, а мы всегда обижаемся». Давайте проанализируем свою жизнь и увидим, что когда нас огорчают – в нас радости нет. Если кого-то огорчают, то так естественно оскорбляться. Является ли это грехом?

Думаю, что если сомневающийся грешит, то обижающийся тоже грешит пред лицом Господним. Почему? Ведь последствий обиды целый букет. За обидой следует ропот, непримиримость, раздражительность, отсутствие любви. У огорченного теряется сон, все помышления сосредоточены на огорчении; все его естество занято обидой. Мы не можем простить ближнему, ведь охвачены непримиримостью. Поэтому мы не будем говорить об обидчике, но об огорченных, и о тех, которые обижаются вместо того, чтобы радоваться.

Обида – это великий грех. Обида

не приближает, а удаляет нас от Бога, не дает духовно расти. Обида нас озлобляет и удаляет от лица Господнего. Итак, если понимаем, что это не просто грех, а великий грех пред Богом, то что же делать? Будем ли дальше огорчаться, обижаться – или станем придерживаться совета Апостола Павла, который говорит: «Нас огорчают, а мы всегда радуемся»?

Последовав за Иисусом Христом в небесный Иерусалим, каждый из нас понимает, что обида не допускает туда войти. И каждый из нас не пожелает этой обиды. А как же достичь радости, о которой сказал Апостол Павел? Или же это иллюзия, и невозможно достичь желанной цели?

#### ПРЕБЫВАТЬ В ГОСПОДЕ

«Пребудьте во Мне, и Я в вас... Без Меня не можете делать ничего» (Ин. 15:4, 5).

I так, первый шаг в достижении радости – наше пребывание во Христе. Если не пребудем

в Иисусе – значит, мы обречены на полный провал, и когда нас огорчают – то всегда обижаемся.

Когда мы в покаянии отдали свои сердца Господу, заключили завет с Ним, у нас должна быть определенная цель – достижение Иисуса Христа. Апостол Павел написал: «не достигну ли и я, как достиг меня Христос Иисус» (Флп. 3:12). Итак, у христианина, который последовал за Спасителем, должна быть цель – пребывание в Иисусе, и Христос тогда также будет в христианине.

Но как только христианин ставит перед собою цель пребывать в Господе, то сразу видит сопротивление – наша плоть противится. Апостол Павел говорит, что дух противится плоти, плоть противится духу, и вы не то делаете, что должны. Идет противление – плоть не желает пребывания в Иисусе Христе, а дух желает этого.

Итак, что же делать с плотью? Апостол Павел говорит: *«но усми-* ряю и порабощаю тело мое» (1 Кор. 9:27). Начинается открытая борьба против плоти, которая противится пребыванию в Господе. Почему же наша плоть противостоит этому? Ведь это же так хорошо – пребывать в Иисусе Христе, и когда Он в нас! «Ибо не понимаю, что делаю: потому что не то делаю, что хочу, а что ненавижу, то делаю... а потому уже не я делаю то, но живущий во мне грех» (Рим. 7:15, 17). Итак, Апостол называет причину противления плоти, нежелания пребывать во Христе - это наследственный грех, который мы приобрели от прародителей Адама и Евы.

Итак, греху не нравится пребывать в Иисусе Христе. Он всегда удаляется от Господа. И поэтому Павел говорит, что он плоть греховную усмиряет и порабощает.

#### НЕПРЕСТАННОЕ ОСВЯЩЕНИЕ

х ристианин становится на путь смирения и порабощения плоти, зная, что в ней не живет ничего хорошего, и она постоянно противится Господу. Этим мы становимся на вторую ступень исполнения воли Божьей. Апостол Павел говорит: «Ибо воля Божия есть освящение ваше» (1 Фес. 4:3).

Издревле Господь сказал, что грехи наши сделали разделение между Им и нами, т.е. грех отдаляет человека от Бога. Невозможно пребывать в Иисусе Христе с грехом; поэтому мы, когда начинаем смирять и порабощать тело, освящаемся. Как долго мы должны совершать это освящение?

В Откровении 22:11 написано: «...святый да освящается еще», т.е. святой не должен останавливаться на пути освящения, но постоянно очищаться дальше. Это повседневный постоянный процесс. И как только мы остановимся в освящении, то сразу начнем погрязать во грехах, а плоть начнет преобладать над духом.

«Вам не тесно в нас, но в сердцах ваших тесно. В равное возмездие, – говорю, как детям, – распространитесь и вы» (2 Кор. 6:12-13). Здесь Апостол говорит, что их сердца свободны, расширены и способны вмещать всех. А как же мы? Почему мы не способны вмещать ближнего своего? Почему наше сердце сжато и захламлено так, что не способно к этому?

Причина одна – обида. Эта обида имеет много подруг: непримиримость, ропот, негодование, отсутствие любви и так далее. Такой мусор захламляет наше сердце. Поэтому при огорчении засоренное сердце начинает выплескивать всю свою грязь. И путь освящения – это очищение нашего сердца от всего, что не славит Господа, что мешает нам пребывать в Иисусе Христе. Чем больше мы освящаемся и очищаемся, тем больше погружаемся в Иисуса Христа.

#### ПОГРУЖАТЬСЯ В ИИСУСА

Виезекииля 47:3-5 описано, что Господь повел пророка по воде. Вначале воды было по щиколотку. Через тысячу локтей уже было по колено. Еще через тысячу – по пояс. Потом невозможно было идти, и пророк поплыл, погруженный в воду. Так и в нашей жизни со Христом, Который говорит: «Пребудьте во Мне, и Я в вас».

По мере очищения и освящения мы погружаемся в Иисуса Христа: либо по щиколотку, либо по колено, либо уже полностью охвачены Господом. И когда мы уже полностью в Иисусе, то: «уже не я живу, но живет во мне Христос» (Гал. 2:20), т.е. христианин очищенный, освященный. Он достигает слов Господа: «Пребудьте во Мне, и Я в вас».

«Ибо в вас должны быть те же чувствования, какие и во Христе Иисусе...» (Флп. 2:5). Когда уже не я живу, но живет во мне Христос, то Его чувствования передаются мне потому, что я пребываю в Господе. Тогда мы не идем, а «плывем», полностью поглощены Иисусом Христом.

Какие же чувствования Христа должны сопровождать нас, детей Божьих?

Однажды Иисус шел с учениками по Самарийским селениям, и самаряне не приняли их. Апостолы наполнились обидой: «Как это так? Мы с таким великим Человеком идем, а какие-то самаряне нас не принимают! Господи, повели, мы огонь сведем с неба и уничтожим!» Что же Христос отвечает? – «Не знаеме, какого вы духа; ибо Сын Человеческий пришел не губить души человеческие, а спасать». Чувствования Господа – «не губить». А почему Апостолы желали погубить? – Обида. Вот на что она способна.

Далее. Когда Христос находился в Гефсимании, подходит один



из учеников и говорит: «...Радуйся, Равви! И поцеловал Его». Кажется, Иисусу Христу было бы справедливо взять его, потрясти и подальше бросить: «Как же так, негодный ученик! Ты со Мною пробыл столько времени и столько благ получал от Меня!» А Христос что сказал? Это обидело Его? Господь говорит: «Друг, для чего ты пришел?» Он его называет другом!

Христос идет оплеванный, избитый, измученный, истерзанный, видит плачущих о Нем женщин. Сказать бы: «А когда Я стоял перед Пилатом, вы что, не могли говорить в Мою защиту? Где вы были? А теперь плачете?» Но у Христа нет обиды, огорчения, а любовь, сострадание к этим женщинам, и Он говорит: «Не плачьте обо Мне, но плачьте о себе и о детях ваших». Этим чувствованиям Господь хочет научить и нас.

#### БРОШЕННЫЙ КАМЕНЬ

К огда брошенный камень падает в пруд, он поднимает грязь. Бросили в нас камень, и мы

огорчаемся. Почему? – Дно нечистое. А представьте, что мы бросаем камень в реку, где дно чистое. Там поднимется грязь? – Нет, ведь дно чистое.

Нужно очищаться, освящать-



ся, освобождаться от нечистоты. И когда сердце чисто, брошенный камень не вызовет обиды, огорчения, но сострадание и любовь. Ведь сердце заполнено любовью, радостью, миром, долготерпением, кротостью, воздержанием – качествами, которые не выплескивают грязь и ил.

Апостол Павел говорит: «Вам не тесно в наших сердцах». Т.е. мы вмещаем вас. А вы? Освободитесь, очиститесь, и когда ваши сердца будут чистые, то будете пребывать в Иисусе Христе. Тогда будете иметь те же чувствованиями, что и у Христа, и брошенный камень (то есть огорчение) не вызовет в вас гнев, ярость, но сострадание, милосердие, любовь к этому человеку. Мы или начинаем мстить, или начинаем молиться. От каждого из нас Господь хочет, чтобы мы начинали благословлять.

Возможно ли этого достичь? – Возможно. Апостол Павел со своими сподвижниками достиг. И если мы поставим перед собою эту цель, то будем иметь успех и благословение, и наши сердца будут чистыми. И тогда не будет обид, огорчений,

но радость; и нам откроется свободный вход в Царство Небесное.

Владимир Маркович Холостов, Спокен



Не бойтесь ваше сердце разбивать, Чужим страданьям сопереживая, Себя любовью к ближним наполняя, Стараясь им хоть чем-то помогать.

Но состраданью нужно научиться, Большая осторожность тут нужна, Ведь у людей различная нужда, И, утешая, можно ошибиться.

Одним в беде довольно только взгляда, С другими нужно просто помолчать, А третьим – слово доброе сказать, Обнять, и больше ничего не надо.

Еще вид сострадания – послушать, Дать высказать все горе до конца; Не просто так, для красного словца, А чтобы вам могли излить всю душу.

№ 3 (127) май-июнь 2018

Конечно, легче горе понимать тогда, Когда и сам терпел немало; Но если сердце в жизни не страдало, Всю боль понять не сможешь никогда.

И наш Спаситель Сам пришел с небес, Чтобы страданья с нами выпить чашу И пережить в Себе всю горесть нашу; Он, чтоб помочь нам, – умер и воскрес!

Он этим утешение всем дал,
Наполнил сердце всех людей надеждой,
Чтоб каждый, кто страданиям подвержен,
Жизнь вечного блаженства

ь вечного олаженства !ожидал

> Наталья Демина, Одесса, Украина

«Ибо явилась благодать Божия, спасительная для всех человеков, научающая нас, чтобы мы, отвергнувши нечестие и мирские похоти, целомудренно, праведно и благочестиво жили в нынешнем веке, ожидая блаженного упования и явления славы великого Бога и Спасителя нашего Иисуса Христа, Который дал Себя за нас, чтобы избавить нас от всякого беззакония и очистить Себе народ особенный, ревностный к добрым делам» (Тит. 2:11-14).

«Итак мы, приемля царство непоколебимое, будем хранить благодать, которою будем служить благоугодно Богу, с благоговением и страхом, потому что Бог наш есть огонь поядающий» (Евр. 12:28-29).

Благодать Божия

Vольшая трагедия любого **D** проповедника, когда он проповедует о том, чего сам не пережил – это просто теория, далекая от нашей жизни. Размышляя над темой «О страхе Божием», я задумывался о том, насколько он пребывает во мне. Вопрос наших отношений с Богом – это не модная религиозная привычка, это не просто дополнительная необходимость нашей жизни. Отношения с Богом – это стержень всего нашего бытия, важнейшее условие благодатной земной жизни, а также достижение жизни вечной.

Господь хочет иметь Себе народ особенный, ревностный к добрым делам. Таковы ли мы?

Состояние мира, среди которого мы живем – это всемирное развращение людей. Все достижения разума как будто преследуют

одну цель - как растлить, развратить и обнажить человека. Классическая, нравственная литература вытеснена дешевыми, плотоядными, безнравственными книгами. В юности я очень любил читать классику, но эти книги невозможно было достать. Теперь они совершенно доступны, но их никто не берет. Людей сейчас влекут к себе ярко иллюстрированные книги с откровенно циничными названиями, призывая опуститься в этот омут. Газеты и журналы, чтобы быть востребованными, выплескивают различные сомнительные статьи и фотографии. Тот, кто опустился в этот чувственный мир печатного слова, поглощается им и постоянно блуждает по книжным витринам в поисках очередного острого греховного удовольствия.

Иногда и наши верующие дети

тайком покупают такие книги. Вечером мама видит свет в комнате своей дочери, заглядывает – дочь читает Библию (пока мама заглядывает). Мама вышла, дочь откладывает Библию и до двух-трех часов ночи читает совсем другие книги.

Кино и телепродукция шумно и нагло празднуют невиданно высокое влияние на людей, отмечая Пиррову победу. Многие не любят читать книги – над ними не срабатывает книжный капкан дьявола, а вот кино и видеопродукция цепко держат такого человека в своих руках.

Это – картина мира, но будем откровенны: как же этот мир сегодня влияет на нас! Видеосалоны, телеэротика, ночные каналы цепко держат в своих когтях миллионы людей. Интернет – это новые горизонты развращения: можно полу-

чить любую информацию по самым интимным вопросам; создается и пропагандируется настоящая индустрия методов развращения человека. Наблюдая за этим, кажется, что какой-то титанический разум руководит этой программой и ведет ее к своему завершению, чтобы развратить человека окончательно. Утерян фундамент здравой нравственной жизни; нравственные понятия добра, чести, чистоты абсолютно размыты; понятия целомудрия и половой воздержанности осмеяны и грубо развенчаны.

Я – пастор, и когда ко мне приходят беседовать молодые люди, вступающие в брак, нужно затронуть самые глубокие вопросы. Ктото из них был в мире, и я стараюсь беседовать с ними поодиночке. Спрашиваю юношу: «Ты знаешь, что она была в мире?» – «Знаю…» – «Ты знаешь, что оттуда не возвращаются непораженными? Принимай ее такой, какой она есть!»

В мире все развенчано. В книге «Господа Головлевы» прекрасно показана иллюстрация: одна девушка сохраняла свою чистоту и, хотя это был XIX век, над ней посмечвались, что она ненормальная, ведь так сегодня не живут. А надо жить свободно – вот мнение людей этого мира.

Основы создания молодой семьи разрушены и опущены до состояния животных. Времена Содома бесстыдно возвращаются, гомосексуалисты и лесбиянки утверждаются в их законных правах – это трагедия не только общества, это и трагедия верующих людей. На Западе люди уже страдают от этого. Истинный христианин уже не знает, как спрятаться от этого, это довлеет над церквями, появляется страх нарушить законы. Государства Обще-

го Рынка приняли решение узаконить однополые браки на территории этого сообщества. И каждое го-

ное банкротство.

Третье – через покаяние совершить поворот на 180 градусов.



сударство или общество граждан, которое этому не подчинится (сюда входят и христианские церкви), должно будет ответить перед законом. Умами и чувствами молодежи безраздельно правит сластолюбивый король, имя которому «секс», а все другое развенчано.

Цель любящего Бога – спасти человека. Он нашел пути и средства для этого, Он возлюбил падшее, мятежное человечество. Через подвиг Голгофы Бог протягивает человеку руку примирения. Чего же Бог ожидает от человека, который берется за эту руку?

Первое – человеку необходимо опомниться и остановиться: «Так говорит Господь: остановитесь на путях ваших и рассмотрите, и расспросите о путях древних, где путь добрый, и идите по нему» (Иер. 6:16).

Второе - осознать свое духов-

И четвертое, что не всегда выполняют христиане, нужно удалиться от господствующего в мире растления похотью. Сегодня похоть в мире поставлена на пьедестал поклонения. Человек считается центром поклонения. Но если мы правильно познали Христа, мы должны отказаться от растления похотью. Жизнь человека должна стать целомудренной, нравственно чистой, праведной, благочестивой, богобоязненной и святой. Привести человека в должное состояние – это цель Евангелия. Нам, верующим, приходящим к Богу, эта сила дана. Написано: «Ибо дал нам Бог духа не боязни, но силы и любви и целомудрия» (2 Тим. 1:7). Эту силу мы приобретаем в Боге.

Беседуя с неверующими, я говорю, что никогда не пил спиртного, никогда не держал во рту папиро-

сы. Они удивляются: «Но как ты можешь?» Отвечаю: «Все это сокрыто в силе Божией – и совсем не потому, что мы такие сильные». В церковь сегодня приходят пьяницы, наркоманы – и получают освобождение. Бог дал нам силу, дал нам духа не боязни – в этом и кроется секрет, почему мы такие.

Как-то в Шымкенте мне предложили сказать слово в Филармонии на встрече, состоявшейся в честь 10-летия независимости Казахстана. Зал был полон. Присутствовали, в основном, интеллигенция и представители властных структур области. Они поставили вопрос: «Как бороться с наркоманией, которая несет угрозу всему нашему обществу и планете в целом?» Я сказал им: «У нас много бывших наркоманов, но у нас нет наркоманов. У нас много бывших алкоголиков, но v нас нет алкоголиков. И все это не потому, что мы имеем особые секреты и силу воли, а потому, что мы верим в Бога, а Бог управляет нами и полностью изменяет нас. В этом и кроется наша сила!»

Бог хочет, чтобы верующие поступали достойно Бога, во всем угождая Ему, укрепляясь Его силой по могуществу славы Его. Пользуясь этой силой, христианин стано-

вится ответственным за святость своего сосуда. Эту ответственность Бог возложил на каждого из нас: «Чтобы каждый, — пишет Апостол Павел, — умел соблюдать свой сосуд в святости и чести, а не в страсти похотения, как и язычники, не знающие Бога» (1 Фес. 4:4-5). Не все из нас умеют пользоваться сложной аппаратурой, но каждый из нас обязан научиться соблюдать свой сосуд в святости и чести.

Братья и сестры, мы хорошо научились следить за собой! Никто из нас не приходит в собрание в фуфайке, в домашнем халате или в тапочках. Мы прилично одеты, причесаны – мы умеем приводить в порядок свой внешний вид. Господь же говорит нам, чтобы мы умели соблюдать свой внутренний сосуд. У кого-то это получается, а кто-то, возможно, относится к этому небрежно.

Недалеко от Шымкента есть горный перевал Машад – там опасный спуск и сложный подъем. Медленно идут большие тяжелые машины, а легковые летят на полной скорости, обгоняя всех на пути. А иногда идут грузовые машины, а за ними в ряд – легковые. И никто никого не обгоняет, а встречные машины еще и фарами мигают. Что бы это значи-

ло? Стоит ГАИ! И уже никто не торопится, хотя, может быть, внутри и негодуют: почему я должен плестись за этими грузовиками?! Но впереди стоит инспектор, да еще с радаром.

Братья и сестры! Для того чтобы научиться соблюдать свой сосуд, у каждого христианина имеется духовный «инспектор» - страх Божий. И когда в нашей душе имеется этот «инспектор», он нас постоянно тормозит: зачем ты заглядываешься на эту книгу, на этот журнал? Почему тебя влечет к телевизору, к интернету? Сейчас это очень просто - закрылся в комнате и читай, что хочешь. И если нет страха Божия, если этот «инспектор с радаром» не стоит на нашем пути, если мы не осознаем, что там, на небе, пред лицом Бога пишется памятная книга о боящихся Его, – то мы наносим большой изъян нашей духовной жизни.

Что же такое страх Божий?

Это не животный страх перед наказанием. Страх Божий – это стремление не делать плохо Тому, Кого очень любишь, и Кто любит тебя. Бывает, что в семьях очень хорошие отношения между родителями и детьми. Дети говорят родителям, как им хорошо с ними, благодарят за их заботу. А потом такой сынок выходит на улицу, и через открытое окно отец слышит, как сын говорит друзьям: «Мне пахан не разрешает...» У папы внутри все обрывается - он стал «паханом». Это не значит, что сын перестал любить своего папу – он любит его по-прежнему, но на улице свой жаргон, и он хочет показать перед своими сверстниками, что он такой, как они. И когда он пришел домой, папа спросил: «Ну, сынок, где твой пахан?» Сын не знает, куда деться. Оказывается,



отец все слышал... Братья и сестры, когда в сердце нет страха Божия, тогда перед человеком открываются свободные пути к грехопадению.

Страх Божий – это внутреннее желание христианина быть похожим на своего Творца. Друзья, «...подражайте Богу, как чада возлюбленные» (Еф. 5:1). Страх Господень – это внутреннее стремление ходить пред Богом свято. Это важнейшая задача христианина. Слово Божие говорит: «Начало мудрости – страх Господень; разум верный у всех, исполняющих заповеди Его» (Пс. 110:10). Я не считаю, что если мы потеряли мудрость Божию, то стали тупицами. Есть интеллигенты и ученые, у которых отсутствует Божественная мудрость, поэтому они не понимают простого пути к Богу. Так вот, начало этой Божественной мудрости, которая ведет человека от греховного растления на Божьи высоты - это страх Божий. В сознании каждого человека должен возникнуть вопрос: «А что там, на небе?»

Однажды, когда Наполеон Бонапарт на корабле пересекал Средиземное море, стояла очень душная ночь, и офицеры вышли на палубу. Море было тихим и спокойным. Многие из офицеров-вольнодумцев, бросая вызов Богу, стали говорить: «Видно, Бога нет - все это сказки, все придумано...» И еще много было сказано ими... Но Наполеон прервал их и сказал: «Господа, ваши речи весьма убедительны, но как вы объясните мне все это?» - и показал пальцем на небо, где расстилалась бесконечная панорама звезд и созвездий. Тогда офицерам сказать было нечего...

Когда человек удаляется от образа Божия, он начинает блуждать в лабиринтах своего ограниченно-

го ума. Страх Господень бережет человека от зла (Пр. 16:6). «Страх Господень – ненавидеть зло» (Пр. 8:13), – говорит Соломон. Страх Господень – величайшее сокровище (Ис. 33:6). У каждого из нас дома есть что-то особо ценное, что мы бережем, как зеницу ока. Были времена, когда люди складывали свое богатство в железные или деревянные банки и закапывали их в землю – это было их кладом, их досто-

что так и должно быть. Как это – не простить братьев?! Но вспомните: ведь они хотели убить его и продали его не потому, что пожалели, а хотели выгоду получить; и были глубоко уверены, что из этого плена Иосиф никогда не вернется...

И вот они – перед Иосифом. Какая прекрасная возможность проучить и выместить на них все зло, да еще и поглумиться над ними, ведь они оказались в полной власти Ио-



янием и сокровищем. Сокровище христианина – это страх Господень. Братья и сестры, имеется ли страх Божий у вас?

Вспомните: Иосиф в Египте. Отец далеко. Упование на живого Бога, которое он имел, живя рядом с отцом, тоже в прошлом. Здесь все новое. Новые боги. Иосиф находится то в доме Потифара, то в тюрьме. Но (обратите внимание!) постоянной основой его жизни было: «Я боюсь Бога!» Этим сокровищем Иосиф обладал даже тогда, когда стал могучим и сильным властелином Египта. И тут явились его братья... Об этом легко рассуждать сегодня: «Как хорошо, что Иосиф простил своих братьев!» Мы даже не понимаем этого подвига, нам кажется,

сифа! А он говорит: «Не бойтесь! Идите, скажите отцу: Иосиф жив. Он владычествует над всем Египтом»...

Я не могу спокойно читать эти слова. Когда внимательно рассматриваешь эту ситуацию, то невольно замечаешь высоту его духа, страх Божий, мудрость Божию, которая в мире считается безумием. Страх Господень повел Иосифа по жизни, и теперь он стал патриархом.

(Продолжение следует)

Николай Александрович Гаврилов, Пенсильвания





По своему характеру янгенок и лев совершенно противоположные друг другу животные. Сын Божий символически назван этими именами, которые полнее раскрывают нам Его величие и совершенство.

Первый характер – образ агнца или ягненка, который отличается от барана, как отрок отличается от мужчины. Бог заповедал народу Израильскому совершать Пасху, закалая чистого и непорочного агнца, кровь которого была знаком спасения для избранного Богом народа.

Определенного для жертвы животного отделяли от остальных овец и держали отдельно, наблюдая за ним, чтобы он был без всякого порока. Также и Иисуса взяли под стражу, усиленно ища обвинений против Него, чтобы предать Его смерти, но не нашли в Нем никакого греха или порока.

Все жертвы, приносимые за грех

в Ветхом Завете, прообразно указывали на лучшую и абсолютно совершенную жертву Нового Завета. «Вот Агнец Божий, Который берет на Себя грех мира!» – объявил Иоанн Креститель народу об Иисусе. Кровь агнца в Ветхом Завете давала временное освобождение от грехов. Благодаря крови Агнца Нового Завета мы имеем совершенное искупление от греха. Он однажды вошел со Своей Кровью в небесное святилище и приобрел нам вечное искупление, как и написано.

Бог через пророка Исаию предвозвестил об униженном, отверженном и страдающем Мессии так: «Он истязуем был, но страдал добровольно и не открывал уст Своих; как овца, веден был Он на заклание, и как агнец пред стригущим его безгласен, так Он не отверзал уст Своих». Это пророчество буквально исполнилось в Иисусе, когда Он молчал на допросе и не отвечал ни на одно слово. В Его молчании одновременно выразилась смирен-

ная кротость и царственное величие. Он есть Царь кроткий, праведный и спасающий.

Во Христе образ агнца сохранился даже после вознесения Его на небо. Мы читаем в пятой главе книги Откровения, что Иоанн, находясь в небесных сферах, взглянул и увидел посреди престола стоящего Агнца, как бы закланного. Святой образ кроткого Агнца Божьего есть символ нашего спасения, которое Он совершил через Свои страдания и смерть за нас.

Если мы познали закланного Агнца, как нашего Спасителя, нам будет понятным и другой символ Христа. Об этом написано в книге Откровения 5:5: «И один из старцев сказал мне: не плачь; вот, лев от колена Иудина, корень Давидов, победил, [и может] раскрыть сию книгу и снять семь печатей ее». Образ льва является одним из символов силы и победоносной власти. Это образ Небесного Царя. «Посему и Бог превознес Его и дал Ему

имя выше всякого имени, дабы пред именем Иисуса преклонилось всякое колено небесных, земных и преисподних, и всякий язык исповедал, что Господь Иисус Христос в славу Бога Отца» (Флп. 2:9-11). Это слово раскрывает нашего Спасителя как власть имеющего Царя царей.

На древних знаменах колена Иудина был изображен стоящий лев. Такой же лев украшает герб города Иерусалима. Этот символ указывал на самого великого и достойного из всех потомков Иуды. Сыну Божьему по праву принадлежит первенство во всей вселенной и в жизни истинного христианина!

Следующие слова Писания из книги Притч помогут нам лучше понять вечные Божии истины: «Лев, силач между зверями, не посторонится ни перед кем» (Притч. 30:30); «Гнев царя – как рев льва, а благоволение его – как роса на траву» (Притч. 19:12). В этом есть духовный смысл.

Прославленный Иисус – сильный Царь над всеми, Который как лев, пред Которым никто не может устоять. Для грешников гнев Небесного Царя очень страшен, им следует Его бояться. Если же мы приняли и познали Иисуса как Агнца, через Него открывается благово-

ление Бога к нам. Поэтому в крови Христа мы имеем твердую уверенность, что не убоимся Его, как льва. Распятый Агнец – это безумие для плотского ума, а для уверовавших в Него – сила Божия и премудрость.

Итак, Богу было угодно гармонично соединить в нашем Господе и Спасителе природу агнца и льва для нашего спасения и оправдания.

Ему слава во веки веков!

> Александр Сизов, Спокен



«Я желал бы сам быть отлученным от Христа за братьев моих, родных мне по плоти» (Рим. 9:3)

#### Повлю себя на злободневной мысли, Что не хватает мне любви Христа, И мелочные тяготы по жизни Тяну, как ношу тяжкого креста. А ведь в начале было все не так, И мое сердце билось с Богом в такт.

Не возложила все свои заботы На плечи Милосердного Отца И бесполезной занялась работой, И удручает что-то без конца. Негодований и упреков шлейф, И мысли нехорошие в уме...

Как будто забываю я о главном, Что надо мною с первых моих дней Есть Тот, Кто защищает постоянно И в миллиарды тысяч раз сильней. Его Любовь, как чистая река, Течет через столетья и века...

Не от меня судьба людей зависит, Не изменить характер их сплеча. Молитвы голос в тишине возвысить И, как Христос, прощать! Прощать!. Тайну Любви такой смогу ль понять, Чтобы никто ее не смог отнять?

### Любовь и крест

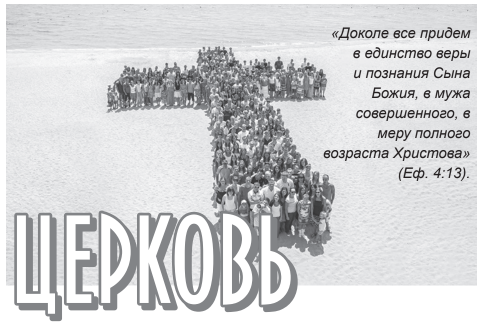
Любить не за какие-то заслуги,
Благословлять других, идя на крест;
Врагу чужому оказаться другом
И жар любви, как солнце, разогреть.
Любовь Христа все может побеждать
И безусловно, навсегда отдать...

Доверюсь я Тому, Кто надо мною Чрез передряги жизни пронесет... Что без Его Любви я в жизни стою, Когда душа, как зачерствевший лед? Любовь Христа все может растопить, Чтобы людей любить! Любить! Любить! Любить!

Сражаясь до конца в нелегкой битве, Где нужно на кресте себя распять, Я преклоняюсь пред Христом в молитве, Чтобы любовью душу напитать Бессонными и длинными ночами....
Чтобы Любовь вернулась, как вначале...

Татьяна Мороз, Нью-Йорк





1 четвертой главе послания к Ефесянам выражена истина, что Церковь есть тело Христово. Христос является главой тела и Церкви, а мы все - члены церкви, а посему и члены друг другу. Это единство и совокупность Церкви мы обязаны всегда помнить на слове и на деле. В мире существует закон: ты мне, а я тебе. В христианстве все должно быть по закону любви и жертвенности. Печаль одного члена удручает все тело. Если кто-то из нас сделал зло, в чем бы оно ни выражалось, наше преступление не есть только нашим личным делом, но является преступлением против всего тела Христова.

<u>Что такое Церковь?</u> Многие люди считали и считают, что Церковь – это здание, в котором люди собираются на богослужения. Но такое понимание неправильно. Церковь – это собрание спасенных душ. А здание, в котором проводятся богослужения, не является Церковью, а называется «дом молитвы» (Мк. 11:17).

Когда Церковь была создана? Некоторые понимают, что Церковь была в Ветхом Завете. Другие думают, что Церковь появилась с избранием 12 апостолов. Находятся и такие, которые считают, что Церковь родилась в день смерти Спасителя. В Слове Божьем нет подтверждения ни на

одно из этих мнений.

Обратим внимание на слово Иисуса Христа.: «Создам...» (Мф. 16:18). Церковь была создана в день Пятидесятницы. Собрание верующих стало называться Церковью с того дня, когда Дух Святой сошел на них.

<u>Кем создана Церковь и на каком основании?</u> Создателем и строителем ее является вся Тройца: Бог Отец, Бог Сын и Бог Дух Святой. Бог Отец положил ее основание (*Ис. 28:16*).

Сын Божий, наш Спаситель, искупил души кровью Своей, собрал их воедино и на положенном Богом основании начал чудное строительство Церкви (Деян. 20:28). Дух Святой соединяет, скрепляет любовью и силой Божьей, продолжая начатое Господом домостроительство Церкви (Еф. 2:20-22).

Итак, Церковь основана не на Петре, а на Господе нашем Иисусе Христе. Сам Петр говорит об этом: *1 Пет. 2:6-7.* 

Цель основания Церкви:

Во-первых, она создана для славы Божией *(1 Пет. 2:5);* 

Во-вторых, она создана ради блага этого мира, далеко ушедших от Божественной Истины людей. На Церковь возложена великая ответственность - спасать погибающих людей (Деян. 26:17-18).

Какова будущность Церкви? Слово Божие свидетельствует, предвозвещая близкий конец и гибель этого мира. Люди тысячи лет сеяли зло и должны будут пожать плоды в соответствии с законом Божиим (Гал. 6:7). Господь избавит от страшной годины искушения всех, сохранивших верность Ему (Откр. 3:10).

Бог советует нам избежать плодов страшных наказаний, а вкусить плоды небесного блаженства. Иисус Христос ясно указал на три способа для этого.

Первый: душа возрастает через познание и следование учению Христа. Иисус назван Учителем более сорока раз в Новом Завете. Он учит Истине Божией для создания христианского характера. Когда была излита Божественная сила в день пятидесятницы, от этого не покаялся ни один грешник, но была нужна проповедь Слова Божьего. В молитве Христос сказал: «Освяти их истиной Твоею: Слово Твое есть истина».

Второй способ возрастания души, на который указал Христос, есть общение. Евангелист Марк пишет, что увидевши Симона и Андрея, Иисус сказал им: «Идите за Мною, и Я сделаю вас ловцами человеков». Другими словами, Он избрал их, чтобы через общение с Ним они изменились и стали другими.

Третий способ открывается нам, когда мы рассуждаем об этих двух способах. Когда мы усваиваем живого Христа, находясь в общении с Ним, тогда Его чистота и любовь вливаются в наши души, преображая все наше естество. Это возводит нас к духовным высотам во Христе Иисусе. Таким образом, наш внешний человек неизбежно истлевает, а внутренний обновляется и преображается в подобие Христу.

И эту величайшую работу совершает в нас посланный Дух Святой. Будем очень внимательны к Его нежному голосу.



## ВЫБОР

Прочитаем Псалом 1:1-6: «Блажен муж, который не ходит на совет нечестивых и не стоит на пути грешных и не сидит в собрании развратителей, но в законе Господа воля его, и о законе Его размышляет он день и ночь! И будет он как дерево, посаженное при потоках вод, которое приносит плод свой во время свое, и лист которого не вянет; и во всем, что он ни делает, успеет. Не так — нечестивые; но они — как прах, возметаемый ветром. Потому не устоят нечестивые на суде, и грешники — в собрании праведных. Ибо знает Господь путь праведных, а путь нечестивых погибнет».

Эти стихи говорят нам, что будет с грешниками и с праведными. Грешники погибнут, а верующие будут жить с Богом. Два или три раза дети в моей школе говорили, что они верующие. Но они празднуют Halloween. Я потом подумал: если у меня есть деньги только на одну шоколадку, я не могу купить две. Нельзя быть верующим и делать плохие дела. Надо выбирать то или другое.

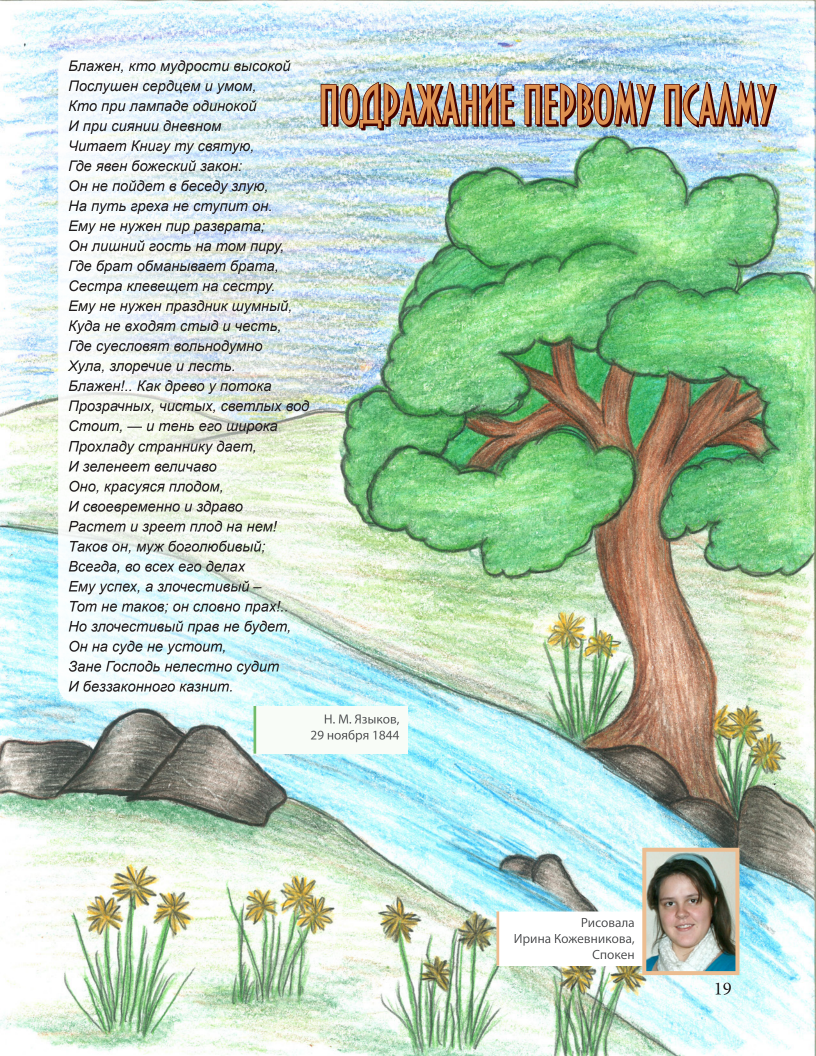
Во втором стихе написано: «Но в законе Господа воля его, и о законе Его размышляет он день и ночь!» Это значит, что если мы будем думать о Библии всегда, у нас не будет плохих мыслей. Посмотрим опять на стих третий: «...и приносим плод во время свое, и лист которого не вянет». Иногда мы хотим что-то сделать для Бога, но не получается. Грех будет пробовать разрушить нас. Но опять мы будем «приносить плод во время свое». То есть мы будем приносить пользу, когда Бог проверит, что наши плоды вкусные и спелые.

Когда мы сдаем экзамен по математике, есть только один правильный ответ. За другие ответы только получишь двойку. А если правильный ответ, тогда будешь весело жить с пятеркой: с верой и с Богом.

А ты что выбираешь?



Лукас Сизов, 10 лет



# 

«Иисус отвечал: истинно, истинно говорю тебе, если кто не родится от воды и Духа, не может войти в Царствие Божие» (Ин. 3:5). Свобода от законничества

аучный сельскохозяйствен-上 ный факт: самая плодородная почва не даст никакого плода, если в нее не посеяно семя. Очевидно, Никодим этого не знал. Он думал, земля может плодоносить сама по себе. Он был великим специалистом по обработке почвы, но совсем не заботился о семенах. Он был законником. А все законники именно так и мыслят: готовят почву, но не засевают ее. Никодим открыто заявлял о своем законничестве. Он ведь был фарисеем. А фарисеи учили, что вера представляет собой некую внешнюю религиозную деятельность. Как ты одет, как себя ведешь, какая у тебя должность в духовной иерархии, как звучат твои молитвы, сколько пожертвований ты даешь, - всеми этими пунктами фарисеи измеряли меру веры.

Если бы они и вправду были фермерами, у них был бы самый завидный участок земли в округе: тщательно покрашенные силосные башни и начищенный до блеска инвентарь; забор безупречно прямой

и чистый; поле хорошо распахано и полито. Если бы они и вправду были фермерами, то проводили бы часы в местном баре за разговорами о теории сельского хозяйства: когда лучше класть удобрения, до или после дождя; и как часто оставлять землю под паром, каждый год или раз в три года; и что носить сельхозрабочим, спецодежду или можно обычные джинсы с рубахой?

У фарисеев была только одна проблема – несмотря на долгие дискуссии о научных подходах, у них был не такой уж большой урожай. Плотник из Галилеи собрал гораздо больше плода за несколько месяцев, чем они за целое поколение. Они, конечно, стали завидовать. Разозлились. Вели себя высокомерно. А с Ним самим обращались, напрочь игнорируя его достижения и критикуя методы.

Так поступали все фарисеи, кроме Никодима. Он был любопытным.

Его приводило в восторг то, как люди слушали Иисуса. Так, словно только Он Один знал истину. Так, словно Он и только Он был пророком. Никодим пришел в восторг и от того, что Иисус творил.

Например, от того, что Он перевернул в храме столы торговцев и менял. Когда-то и сам Никодим мог вспылить так же страстно. Было все это, правда, уже давно. До титулов, до званий, до одеяний, до доктрин.

Никодима тянуло к Плотнику, но он не хотел, чтобы кто-то заметил их вместе. Он же член высшего священнического совета и не может так вот запросто прийти к Иисусу посреди бела дня! Поэтому он пошел к Нему ночью. Под покровом тьмы.

Символично. Потому что в законничестве нет никакого света.

Начал Никодим с комплиментов: «Равви! мы знаем, что Ты учитель, пришедший от Бога; ибо таких чудес, какие Ты творишь, никто не

может творить, если не будет с ним Бог» (Ин. 3:2). Иисус не обратил на них внимания: «Истинно, истинно говорю тебе, если кто не родится свыше, не может увидеть Царствия Божия» (Ин. 3:3).

Дружеского разговора «ни о чем» не получилось. О светской беседе можно было забыть.

Иисус сразу обратился к главному вопросу. Он понимал, что сердце законника ожесточено, и его не разобьешь льстивыми речами. Здесь потребуется зубило. И Иисус тут же взял в руки нужный инструмент: «Ты не поможешь слепому, если просто включишь поярче свет, Никодим. Ты не поможешь глухому, если просто включишь погромче музыку, Никодим. Ты ничего не изменишь внутри, если просто покрасишь фасад, Никодим. И плод без семян не вырастет. Тебе нужно родиться свыше!» Встреча Иисуса и Никодима совсем не походила на обычные переговоры двух религиозных лидеров. Это была скорее схватка философов. Две противоположные точки зрения на спасение пришли в столкновение.

Никодим считал, что человек сам должен творить добрые дела. Иисус говорил, что этим занимается Бог. Никодим рассматривал такой подход как чересчур компромиссный. Иисус настаивал, что спасение – это дар. Никодим был уверен, что человек должен его заработать. Иисус уверял, что человеку нужно всего лишь его принять.

Эти два мнения заключают в себе полный спектр всех остальных. Все мировые религии можно разделить на две группы: законничество и благодать. Либо человечество спасает себя, либо Бог спасает человечество. Либо спасение – это плата за человеческие дела, либо дар, оплаченный смертью Христа.

Законники считают, что главная движущая сила спасения – это ты сам. Если ты правильно выглядишь, правильно говоришь и принадлежишь к правильной секции правильной группы, тогда спасешься. Основное бремя этого процесса ложится не на Бога, а на тебя. Что в результате? Внешне все сияет и блестит. Разговоры звучные и тщательно выверенные. Но присмотришься поближе, прислушаешься получше – и понимаешь: чего-то не хватает.

Чего же? Радости. А что вместо? Страх – от того, что все время кажется, что ты недостаточно хорош; гордость – от того, что порой кажется, что ты очень даже хорош; поражение – потому что все-таки ты совершаешь ошибки.

Легализм – путь в темный мир. Может, ты не знал. Может, читал озадаченно и спрашивал: «Макс, зачем вообще эта история нужна в этой статье? Я же думал, что ты пишешь о том, как Иисус прикасается к людям в самые трудные моменты их жизни. Никодиму-то не так уж плохо. У него есть влияние. Полно друзей. Он изучает Библию. Вряд ли он переживает какую-то острую боль». Если ты задаешь этот вопрос, значит, ты счастливчик. Значит, ты никогда не знал, как разрушительно законничество. Тебе просто повезло.

Другим повезло меньше. Многие, наверное, даже смогли бы ответить на твой вопрос лучше, чем я. Легализм – это медленная пытка, иссушающая дух, убивающая мечты. Он не позволит тебе умереть, но и жить тоже не позволит. Ты будешь все время голодать, а твои учителя не смогут объяснить тебе, где найти еду. Твоей диетой будут стандарты и правила. Никаких витаминов. Никакого вкуса. Никаких соусов и специй. Просто безликая, банальная, предсказуемая религия.

Я вспомнил сейчас об одной группе христиан, к которой я принадлежал, будучи совсем юным. Мне было восемь лет, и я пел в мужском хоре. Мы собирались дважды в неделю на два часа. Надевали пиджаки и выступали на разных банкетах. Однажды даже пели гдето посреди улицы.

По иронии судьбы нашим руководителем был бывший строевой сержант. Прежде чем возглавить хор, он работал в лагере для новобранцев. И прошлый опыт успешно распространял на свою новую работу. Каждый вечер перед репетицией мы начинали со строевой подготовки. Выходили на площадку и маршировали. Он отдавал команды, а мы крутились, стараясь им соответствовать. «Раз, два, три, четыре! Раз, два, три, четыре!»

Поначалу я не ставил под вопрос полезность подобных упражнений. У меня просто не хватало смелости. Я боялся этого мужика. Потом, наконец, я набрался смелости и





спросил у одного из товарищей по несчастью о смысле эксперимента:

- Зачем мы это делаем?
- Не знаю.
- А куда мы идем?
- Не знаю.

Никто не знал. В течение двух лет мы маршировали дважды в неделю – и никто не знал куда, и никто не знал зачем. Мы просто понимали, что если хотим попеть, то сначала надо четко попадать в ногу. Это и есть легализм. Законничество. Тупое и грубое. Затянутое в одинаковую форму. Механическое. И Бог к этому не имеет никакого отношения.

Позвольте, я расскажу вам всю неприглядную правду про легализм. Он не нуждается в Боге. Он занят поисками невиновности, а не прощения. Это систематический процесс самооправдания, объяснения своих неудач, защиты своих недостатков. Законник одержим самим собой, а не Богом.

Вот что фактически предлагает тебе легализм: пусть мое мнение превратится в твое бремя (здесь может быть только одно мнение!); и ты сам понимаешь, кто из нас не прав; пусть мое мнение станет твоими оковами. А если твое мнение отличается от моего, тогда я ставлю под сомнение не только твое право общаться со мной, но и твое право на спасение. Христиане должны четко определить пределы своего круга общения (твое дело не думать, твое дело – маршировать!). Если хочешь

быть одним из нас, отойди назад и не задавай вопросов.

Никодим прекрасно умел маршировать, но ему хотелось петь. Он знал, что у Бога должно быть нечто большее, но не знал, где его найти. Поэтому и пошел к Иисусу. Пошел ночью. Потому что боялся не угодить таким же, как он, высоким сановникам. Легализм заставляет тебя бояться мнения людей. Ты все время будешь искать у других одобрения собственным действиям. Ты станешь болезненно зависим от того, что скажут и подумают окружающие, и будешь готов на все, чтобы им угодить.

В конформизме нет ничего интересного, но он дает безопасность. В военной форме не так уж удобно, но это одобренный правительством стиль, поэтому никто не скажет, что ты одет неподобающим образом. Ты понятия не имеешь, куда маршировать и зачем, но кто ты такой, чтобы задавать вопросы. Просто оставайся в строю и иди по пути наименьшего сопротивления.

Ну, а если рискнешь сменить стезю, то лучше это делать ночью, как Никодим. Он крался под тенями деревьев, шел, почти прижавшись к земле, пока не оказался в присутствии Бога.

За весь разговор Никодим, достопочтенный учитель закона, говорит лишь трижды. Первый раз – приветственный комплимент. И дважды задает вопросы. Всю жизнь

он посвятил испытанию постулатов Писания человеческой логикой. Но когда заговорил Иисус, и открылись врата, и свет наполнил подземелье, преподобный умолк. Иисус сразу же объяснил ему источник всякой духовности: «Рожденное от плоти есть плоть, а рожденное от Духа есть дух» (Ин. 3:6).

Духовная жизнь создана и управляется Богом. Всякое духовное достижение Им инициировано и вдохновлено. Иисус говорит, что истинная духовность появляется не от регулярного посещения церкви, не от добрых дел, не от правильных доктрин. Она приходит с Небес. Такие слова, наверное, немало поразили Никодима. Но это было только начало.

«Дух дышит, где хочет, и голос его слышишь, а не знаешь, откуда приходит и куда уходит: так бывает со всяким, рожденным от Духа» (Ин. 3:8). На тебя когда-нибудь налетал порыв ветра, чтобы попросить о помощи? А видел ли ты, как ветер стоит где-то на обочине, не в силах отдышаться после трудной работы? Не видел. Ветер не нуждается в нас. Он даже не сообщает нам о пункте своего назначения. Он действует молча и невидимо. Так же и Дух Святой.

Но тут Никодим уже стал раздражаться. Слишком уж ярким оказался свет для его непривыкших глаз. Нам, религиозным деятелям, нравится все держать под контролем, выносить определения и подчеркивать отдельные стороны предмета. Ясная структура – лучший друг проповедника. Однако Бог не считает все эти условия обязательными.

Божий бизнес – спасение. Благодать – Его изобретение, Его работа и оплаченный Им счет. Он предлагает ее, когда пожелает, и тому, кто пожелает. А наша функция в этом процессе – распространить нуж-

ную информацию.

Все эти вопросы, вероятно, были написаны у Никодима на лице. Почему Бог это делает? Что Его заставило предложить людям такой дар? Но старый книжник никогда и предположить не мог, что ответит Иисус. Чем мотивирован Бог, устраивая людям такие подарки? Любовью. «Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий, верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную» (Ин. 3:16).



Никодим никогда не слышал ничего подобного. Никогда. Он участвовал во множестве диспутов о спасении. Но впервые оппонент не предлагал никакого свода правил. Никакой системы. Ни кодов, ни ритуалов. «Всякий верующий имеет жизнь вечную». Разве он может быть таким щедрым?

Даже в ночной тьме Никодим не мог скрыть своего удивления. Каждый верующий получает вечную жизнь. Не тот, кто чего-то достиг. Не тот, кто добился успеха. Не тот, кто согласился с доктриной. Но каждый верующий.

Обрати внимание, как Бог даровал свободу этому законнику. Посмотри, как нежно, но в то же время твердо, Иисус сделал Свое дело. Словно искусный фермер, Он осторожно снял верхний, покрытый жесткой коркой слой земли, обнажил влажный мягкий чернозем и посадил семя. Семя благодати.

Принесет ли оно плод? Читай дальше и делай выводы сам: «При-

шел также и Никодим, приходивший прежде к Иисусу ночью, и принес состав из смирны и алоя, литр около ста. Итак, они взяли тело Иисуса и обвили его пеленами с благовониями, как обыкновенно погребают Иудеи. На том месте, где Он распят, был сад, и в саду гроб новый, в котором еще никто не был положен. Там положили Иисуса ради пятницы Иудейской, потому что гроб был близко (Ин. 19:39-42).

Вот ведь как случается в Божьем Царстве. Тот, кто появлялся только ночью, сейчас приходит днем. Тот, кто тщательно скрывал свой визит во мраке, теперь открыто идет к кресту и служит Иисусу. И тот, кто когда-то принял в свое сердце зерно благодати, сам зарывает в землю

самое великое семя
– семя вечной жизни.



Макс Лукадо, США

«А Он был изранен за наши грехи, сокрушаем за наши беззакония; Он понес наказание, чтобы мы получили мир, и ранами Его мы исцелились» (Ис. 53:5, НРП)

## ΗΑ ΓΟΛΓΟΦΟΚΟΜ ΚΕΡΕΚΤΕ

В терновом венце
Сокрушен...
Окровавлен...
Измучен...
Висит на кресте,
умирая в страданьях, Иисус...
И небо померкло...
Надвинулись черные тучи...
Свет Божий рассеян
Под властью диявольских уз.

А небо кричало
Безмолвным во тьме силуэтом,
И плакала мать, припадая
К пронзенным ногам...
Оружие душу пронзило

У целой Планеты: Как мать, она Сына В страданьях не сберегла...

Прибиты гвоздями
Безгрешные, чистые руки,
А тело повисло
В мучениях тяжких за всех...
О, как же ужасны
Голгофские, крестные муки!
О, как же противна
Лукавая, лживая Смерть!

За наши грехи И за все беззакония наши Он был уязвлен И истерзан на древе креста.. До капли испил
Вместо нас эту горькую чашу,
Чтоб верой в Иисуса
Очистились мы, как кристалл...

Он нес наказанье, Чтоб мы получили прощенье И мир совершенный С Небесным Отцом, наконец. В Иисусе нам дан Незаслуженный дар искупленья И в милости

Божьей По вере – нетленный венец.

> Татьяна Мороз, Нью-Йорк



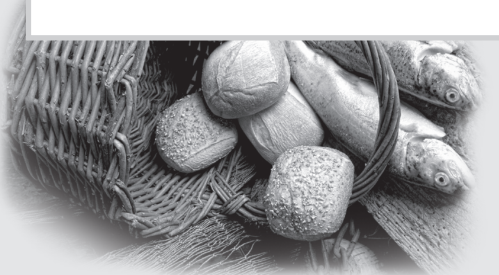


БИБЛИЯ – греч. слово «Библос» означает «книги». Канон Библии состоит из 66 книг: 39 книг Ветхий Завет и 27 книг Новый Завет. Библия писалась на протяжении почти 1500 лет.

| 1.  | Другие названия Библии: С                                                                                                |                           | П    |  | 3              |  |  |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|------|--|----------------|--|--|
| 2.  |                                                                                                                          |                           |      |  |                |  |  |
| 3.  | Какая часть Писания Богодухновенна? <i>2 Тим. 3:16.</i><br>Кем и почему было произносимо Слово Божье? <i>2 Пет. 1:21</i> |                           |      |  |                |  |  |
|     |                                                                                                                          |                           |      |  |                |  |  |
| 4   |                                                                                                                          | 244 400 45                | 4.25 |  |                |  |  |
| 4.  | Какой срок действия Божьего Слова? <i>Ис. 40:8; 1 Пет. 1:25</i>                                                          |                           |      |  |                |  |  |
| 5.  | Какое условие относительно Слова Божия записал апостол Петр? <i>1 Пет. 2:2</i>                                           |                           |      |  |                |  |  |
| 6.  | Семь действий Библии на верующих: Пс. 118:130; Кол.1:5-6; 2 Тим. 3:15; Ин. 15:3                                          |                           |      |  |                |  |  |
|     |                                                                                                                          |                           |      |  |                |  |  |
|     |                                                                                                                          |                           |      |  |                |  |  |
|     |                                                                                                                          |                           |      |  |                |  |  |
| 7.  | Для чего нужно знание Слова Б                                                                                            | ожьего? <i>2 Тим. 3:1</i> | 6-17 |  |                |  |  |
|     |                                                                                                                          | ·                         |      |  |                |  |  |
| 8.  | Какое повеление дал Иисус Христос относительно Писания? <i>Ин. 5:39</i>                                                  |                           |      |  |                |  |  |
|     |                                                                                                                          |                           |      |  |                |  |  |
| 0   |                                                                                                                          |                           |      |  |                |  |  |
| 9.  | Как часто мы должны поучаться                                                                                            | і из виолии: пав.         | 1:8  |  |                |  |  |
| 10. | Для чего нужно хранить Слово Бога в сердце? Пс. 118:11                                                                   |                           |      |  |                |  |  |
|     | -                                                                                                                        |                           |      |  |                |  |  |
|     | Лк. 8:15                                                                                                                 |                           |      |  |                |  |  |
| 11. | Чудесная сила Слова: Пс.118:16,                                                                                          |                           |      |  |                |  |  |
| 12. | Предупреждения относительно Слова Божьего? <i>Откр. 22:18-19</i>                                                         |                           |      |  |                |  |  |
|     |                                                                                                                          |                           |      |  |                |  |  |
| 13. | Чему уподобляется Божие Слов                                                                                             |                           |      |  |                |  |  |
|     | Иер. 23:29<br>Пс. 11:7                                                                                                   | <br>Fd: 6:17              |      |  | Π <sub>ν</sub> |  |  |
|     | 1 Пет. 2:2                                                                                                               |                           |      |  |                |  |  |
| 14. | Действенность Библии: Евр. 4:12                                                                                          | 2                         |      |  |                |  |  |
|     |                                                                                                                          |                           |      |  |                |  |  |

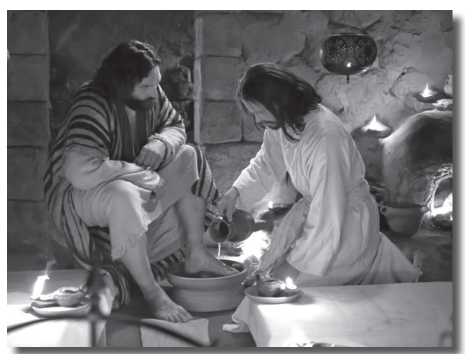
### УРОК ВТОРОЙ БОГ

| 1. Библия открывает нам единого Е<br>Дополнительные места, подтверж |                      | , ,                     |          |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------|----------------------|-------------------------|----------|--|--|--|
| Ис. 48:16, 1 Ин. 5:7, 2 Кор. 13:13, 2 К                             |                      | :20-21.                 |          |  |  |  |
| 2. Что мы знаем о нашем Боге?                                       | , , ,                |                         |          |  |  |  |
| Ин. 4:24 Бог есть                                                   |                      |                         | ,        |  |  |  |
| 1 Тим.1:17,                                                         | ,                    | 1                       |          |  |  |  |
| Пс. 144:3                                                           |                      |                         |          |  |  |  |
| <i>Иер. 10:10</i> Бог есть                                          |                      |                         |          |  |  |  |
| <i>Мал. 3:6</i> Я не                                                |                      |                         |          |  |  |  |
| <i>1 Тим. 6:16</i> Единый имеющий                                   |                      |                         | ,        |  |  |  |
| Лев. 19:2                                                           |                      |                         |          |  |  |  |
| Лук. 18:19                                                          | , 1 Пет. 4:19        |                         |          |  |  |  |
| <i>Втор. 6:15</i> есть Бог                                          |                      |                         |          |  |  |  |
| 2 Kop. 1:3                                                          | и Бог                |                         |          |  |  |  |
| Пс. 102:8                                                           | и                    |                         | ,        |  |  |  |
| Евр. 12:29                                                          |                      |                         |          |  |  |  |
| 1 Ин. 1:5                                                           |                      |                         |          |  |  |  |
| <i>1 Тим. 6:15</i> Царь                                             |                      |                         |          |  |  |  |
|                                                                     |                      | , Откр. 11:17 Господи,, |          |  |  |  |
| Пс. 21:29 Он                                                        | ,                    |                         |          |  |  |  |
| 3. Чего нет у Бога? <i>Иак. 1:17</i> нет                            |                      |                         |          |  |  |  |
| Рим. 2:11 нет                                                       |                      |                         |          |  |  |  |
| 4. Какие имена Бога мы находим в                                    |                      |                         |          |  |  |  |
| Быт. 15:2                                                           | <u>,</u> Быт. 17:1 Я | Бог                     |          |  |  |  |
| Исх. 3:14 Я                                                         | , Исх. 6:3           |                         |          |  |  |  |
| Ис. 57:15                                                           | <del>-</del>         |                         | имя Его. |  |  |  |
| Иер. 31:35                                                          |                      |                         | имя Ему. |  |  |  |
| Ис. 12:6                                                            | , Лук. 11:2          |                         |          |  |  |  |
| Мф. 5:16                                                            | , Гал. 4:6           |                         |          |  |  |  |
| 5. Какое повеление Бог дал всем ли<br>Деян. 17:30                   | одям?                |                         |          |  |  |  |



Составил Александр Сизов, Спокен





«Возлюбленные! пишу вам не новую заповедь, но заповедь древнюю, которую вы имели от начала. Заповедь древняя есть слово, которое вы слышали от начала. Но притом и новую заповедь пишу вам, что есть истинно и в Нем, и в вас: потому что тьма проходит и истинный свет уже светит. Кто говорит, что он во свете, а ненавидит брата своего, тот еще во тьме. Кто любит брата своего, тот пребывает во свете, и нет в нем соблазна. А кто ненавидит брата своего, тот находится во тьме, и во тьме ходит, и не знает, куда идет, потому что тьма ослепила ему глаза» (1 Ин. 2:7-11).

# Любить без компромиссов

#### ДЕТИ БОЖЬИ И ДЕТИ ДИАВОЛА

Вэтом Послании Иоанн говорит о том, кем мы должны быть во Христе. Он предлагает сделать проверку, прочитав эти слова и применив их к себе. Действительно ли я стою на христианском пути или отклоняюсь от него?

Апостол дает два ясных определения тьмы и света. Человек, который находится во тьме, духовно мертв и не имеет жизни. Если хожу во тьме, то должен понимать, что я духовно мертв. И этому противопоставляет свет – это жизнь, когда мы ходим с Богом.

Заповедь Господня – чтобы мы любили друг друга. Иоанн обращается: «возлюбленные». Когда Христос призвал Иоанна, то сказал, что это сын грома. Он не был еще учеником любви, но говорил, что надо свести огонь на то место, которое не приняло Христа. Многие прино-

сят свою философию, которая не имеет ничего общего с их жизнью. Поэтому нужно иметь живую веру и исполнять заповеди: во-первых, любить Бога и, во-вторых, любить братьев своих.

«Дети Божии и дети диавола узнаются так: всякий, не делающий правды, не есть от Бога, равно и не любящий брата своего» (1 Ин. 3:10).

Апостол далее говорит: кто верит, что Иисус есть Христос, тот рожден от Бога, а кто любит Отца, тот любит и рожденных от Него. Мы – дети Божьи, рожденные от Бога, поэтому должны любить друг друга. Христос дал новую заповедь, чтобы мы любили друг друга: «Не оставайтесь должными никому ничем, кроме взаимной любви» (Рим. 13:8). «Ибо весь закон в одном слове заключается: люби ближнего твоего, как самого себя» (Гал. 5:14).

Когда мы негодуем, то исполняем ли эту заповедь? Когда закрадывается ненависть или злоба – исполняем ли слова Божьи? А ведь в том весь закон, чтобы мы любили друг друга.

Любовь к ближнему начинается с нашего обращения. Павел поясняет эту мысль: «любовь Божия излилась в сердца наши Духом Святым» (Рим. 5:5). Когда мы получили Дух Святой, тогда получили и любовь.

#### дух любви

Если в нас нет любви, тогда мы должны задаться вопросом: а есть ли в нашем сердце Дух Святой? Нам нужно обязательно иметь Дух Святой, чтобы производить плоды, перечисленные в Гал. 5:22. И один из плодов духа – это любовь.

Если мы находимся во Христе, живем Христом, то имеем источник любви и можем им делиться с другими. Любовь к другим должна быть стилем всей нашей жизни. Мы должны не только в какой-то момент любить, а всегда любить,

«дабы возвещать совершенства Призвавшего вас из тьмы в чудный Свой свет» (1 Пет. 2:9).

«О братолюбии же нет нужды писать к вам; ибо вы сами научены Богом любить друг друга, ибо вы так и поступаете со всеми братиями по всей Македонии. Умоляем же вас, братия, более преуспевать» (1 Фес. 4:9-10), т.е. постоянно учитесь, старайтесь, стремитесь к тому, чтобы любить.

Цель христианина – это послужить другому, показать и доказать свою любовь, чтобы она была видна. Любовь неотделима от света, как и ненависть от дьявола. Если мы не имеем любви, а только говорим о ней, то духовно мертвы. Если любовь только на словах, но не в делах, то мы обманываем себя.

Мы стараемся обмануть Бога, когда делаем только вид, что любим братьев. Но оказываемся во тьме, если имеем ненависть. Может, мы думаем, что ненависть – это грубо сказано; но Иоанн говорит, что нет середины: мы либо любим и жертвуем собой, либо ненавидим брата своего.

«Ибо и мы были некогда несмысленны, непокорны, заблудшие, были рабы похотей и различных удовольствий, жили в злобе и зависти, были гнусны, ненавидели друг друга» (Тит. 3:3).

Весь этот перечень прилагается к ненависти. Поэтому так важно, чтобы любовь проявлялась и была видна. «Кто любит брата своего, тот пребывает во свете, и нет в нем соблазна» (1 Ин. 2:10).

Это предупреждение, чтобы мы имели полноценную любовь, любили брата от всего сердца. Все прошло, извинились, примирились, а где-то внутри осадок... Без полноценной любви будет соблазн для окружающих.

«Ибо таково благовествование, которое вы слышали от начала, чтобы мы любили друг друга, не так, как Каин, который был от лукавого и убил брата своего. А за что убил его? За то, что дела его были злы, а дела брата его праведны... А кто имеет достаток в мире, но, видя брата своего в нужде, затворяет от него сердце свое, – как пребывает в том любовь Божия?» (1 Ин. 3:11-12, 17).

#### ОСЛЕПЛЯЮЩАЯ ТЬМА

М ы имеем какие-то дарования, возможность послужить для Бога, но не видим нужды брата? Думаем, что кто-то восполнит нужду брата за нас? Но нужно

света, а от того, что наши глаза бездействовали. Если мы постоянно в негативных эмоциях, не можем любить, то находимся во тьме. Есть опасность ослепнуть, и тогда не будем знать, куда идем. Мы будем негодовать, потому что ослепли от тьмы, в которой находимся. Мы не любим. Поэтому, когда в сердце чтото закрадывается, будем внимательны, чтобы оно там не осталось.

«Наблюдайте, чтобы кто не лишился благодати Божией; чтобы какой горький корень, возникнув, не причинил вреда, и чтобы им не осквернились многие» (Евр. 12:15). Проверим свои сердца, попросим у Бога помощи любить ближнего, любить того, кого не хочу любить, то-



жертвовать собой. Если я что-то имею для брата, могу послужить ему чем-то, то нужно обязательно это сделать.

Заглянем в глубину своего сердца. Может быть, есть какая-то обида, и мы не можем светить, не способны любить? «А кто ненавидит брата своего, тот находится во тьме, и во тьме ходит, и не знает, куда идет, потому что тьма ослепила ему глаза» (1 Ин. 2:11).

Врачи говорят, что можно ослепнуть от темноты – не от яркого

го, кто не заслуживает моей любви. Постараться любить.

Христос пришел на эту землю победить грех. Мы должны следовать Его совершенной любви. Если мы видим брата согрешающего, то не должны любить его грех, но лю-

бить брата и помогать ему пойти путем совершенствования.

Вячеслав Волков, Спокен



отя прошло много времени после этого, но многое связывало Израиля с этой землей. Вспоминая все события, я проникаюсь особым чувством к Моавитской земле и ее равнинам, которые принадлежали потомкам Лота. Господь не разрешил израильтянам воевать с ними.

Итак, по дороге до земли Израиля, в пределы Вифлеемские, идут три женщины: две молодые Моавитянки и пожилая, имя которой Ноеминь. В земле Моавитской она похоронила мужа и сыновей, а теперь возвращается в пределы своей родной земли. Молодые ее снохи не хотели расставаться с ней и подняли громкий плач. Но по уговорам свекрови одна все же возвратилась к своему народу, в дом матери своей.

Другая сноха, имя которой Руфь, твердо ответила: «Не уговаривай меня. Где ты будешь, там и я буду, твой народ будет моим народом, твой Бог моим будет Богом. Где ты умрешь, там и я буду погребена. Только смерть сможет меня разлучить с тобой».

Ноеминь перестала уговаривать Руфь возвратиться, и они пошли вместе. Земля Моавитская осталась позади с ее равнинами и горами. Впереди встречались оливковые деревья, зеленели поля Вифлеемские. Когда они пришли в Вифлеем, люди заговорили: «О, это же Ноеминь и сноха ее, моавитянка…»

Почему снохи так любили свекровь и не хотели расстаться с ней? Обратим внимание на слова Ноемини, записанные в Библии: «Дочери мои, да сотворит Господь с вами милость!» Так Ноеминь хвалила их, что они хорошо обращались с ее сыновьями. Не осуждала, не унижала их, что они из народа языческого, и не возвышалась перед ними, но желала им благословения и целовала их. Пошел один человек из Вифлеема Иудейского со своей женой и двумя сыновьями жить на полях Моавитских. Это земля, где когда-то Моисей и священник Елиазар, сын Аарона, исчислили молодое поколение вышедших из пустыни после сорока лет. На равнинах Моавитских Моисей прощался с народом и повторил заповеди Божии. Там же Господь через Моисея благословил Иисуса Навина перед народом Израиля быть вождем вместо Моисея. На земле Моава Моисей воспел последнюю песнь. Там же и гора Аварим, где Бог показал Моисею обетованную землю для народа

Израиля. И умер Моисей в земле Моавитской, и оплакали его сыны Израиля.



Когда они пришли в Вифлеем, Ноеминь старалась для Руфи устроить жизнь и учила, как получить благословение и оставленное наследство. Люди видели любовь Ноемини к ее снохе Руфи и говорили, что сноха для нее лучше семи сыновей.

Ноеминь учила ее, как правильно вести себя в другой культуре и народе. Она смогла любовью возвеличить свою сноху, так что Руфь стала женою богатого, уважаемого, доброго человека Вооза. Когда у Руфи родился сын, его назвали Овид. Ноеминь стала ему нянькой и носила его в объятьях своих. А женщины говорили: «Благословен Бог, что не оставил тебя без наследника!» И прославляли Бога.

По великой любви и мудрости Ноемини Руфь вошла в родословную царя Давида и осталась в родословной Иисуса Христа, Господа нашего. Руфь также любила свекровь и заботилась о ней.

По плану и воле Господа, добрая и мудрая Ноеминь по закону получила благословение для Руфи. И благословил ее Господь, и люди благословляли и прославили Бога. Давид, внук Руфи, благословлял в псалмах Господа.

Да благословит Господь всех свекровей так любить своих снох, чтобы в домах их были мир и любовь, и прославлялось имя Господа. Каждая мать-христианка может

быть Ноеминью с помощью Господа и молитвы. Мудрость дает Господь.

Екатерина Игнатьевна Сизова, Спокен





(продолжение)

ерево не может расти, если оно не связано с корнем, который его произвел; и пока оно живо, оно может вести только тот образ жизни, который присущ его семени. Если в этом свете посмотреть на падшего человека, то становится понятно, насколько необходимо и чем является спасение, которое приобрел для нас Иисус Христос.

Когда сатана, некогда прекраснейший из ангелов, в безмерной гордыне восстал против Бога, его существо полностью извратилось, и он был низвержен с небес. Он попробовал увлечь своим бунтом первых людей, соблазняя их ядом гордости. Он обещал им, что они будут равны Богу, зная, что добро и что зло. И человек поддался обману, принял такое на вид соблазнительное предложение.

В результате этого общение с Творцом было разрушено. Яд глубоко проник в сердца первых людей и уничтожил естественное смирение и зависимость от Бога, Который есть свет, любовь и единственный источник вечной жизни. Вместо безопасного и вечного блаженного пребывания в присутствии Божьем, человек оказался погружен во зло, принесенное в мир сатаной; жизнь первых людей, как и всех последующих поколений, была отравлена самым страшным ядом - первородным грехом дьявольской гордости. Вся нищета этого мира, войны, кровопролития, амбиции, себялюбие, недоверие, зависть и озлобление, вместе со многими другими повседневными горестями, - все это и в нашей жизни, и в жизни других людей имеет своим источником адскую гордость.

Именно из-за гордости стало не-

обходимо спасение: нас надо спасти прежде всего от нашей гордости. Наше понимание необходимости спасения полностью зависит от того, насколько мы познали природу той зловещей силы, которая некогда вошла в наше существование.

Дерево не может расти, если оно оторвано от своего корня. Отделенные от Бога, мы отданы на съедение сатане. Разрушительная сила его бунта против Бога действует каждый день, каждый час, даже каждый момент везде, во всем мире. Люди из-за нее страдают, боятся ее и борются против нее, бегут от нее, но так и не понимают, откуда она приходит, и почему они перед ней так бессильны.

Не удивительно, что люди не знают, как победить гордость: ведь источник ее силы в страшной душевной мощи, обитающей со дня падения в нас и среди нас! Даже ес-

ли бы мы признали и оплакали присущую нам гордость, то ведь нельзя забывать, что происходит она от сатаны. Это вызывает у нас сомнение, что гордость можно победить и уничтожить собственными силами, но, вместе с тем, яснее становится значение божественной всемогущей Личности, единственно способной освободить нас, - Агнца Божьего, Искупителя Иисуса Христа. Безуспешная борьба против гордости кажется нам еще более безнадежной, когда мы думаем о страшной власти тьмы, стоящей за ней. Но отчаяние по поводу собственного бессилия готовит нас к тому, чтобы начать новую жизнь и принять небесное смирение, которое принес нам Агнец Божий.

Дерево не растет без связи со своим корнем. Как, глядя на первого Адама и его падение, мы познаем в самих себе силу греха, так мы должны смотреть на второго Адама и его силу: только Иисус способен создать в нас ту смиренную жизнь, которая сильнее всякой гордости. Жизнь Иисуса – истинная жизнь, она сильнее и надежнее всего, что мы унаследовали от Адама. Надо

только крепко укорениться во Христе, жить Им и расти вверх к Нему, Который есть Глава. Божественная жизнь, пришедшая в мир, когда Сын Божий стал человеком, – это корень, который нас держит, питает и растит. Мы должны только поверить в эту жизнь, взирать и покорно открыться ей навстречу – она ждет, чтобы взять нас в свой удел и сделать другими людьми!

Очень важно научиться правильно видеть особенности Христа, то, что характеризует Его как Спасителя и является сутью Его личности. Здесь возможен только один ответ: эта черта – смирение. Что же такое Его воплощение, отречение от Самого Себя, принятие образа раба, как не небесное смирение? Что такое Его жизнь на земле, как не смирение? Что такое принятие на себя нашей вины, как не смирение? «Смирил Себя, быв послушным даже до смерти». Что такое Его воскресение, вознесение и слава, как не смирение, вознесенное на престол и увенчанное? «Уничижил Себя Самого, ...посему и Бог превознес Его». В Его воплощении, в Его земной жизни, в Его страдании и смерти, в том, что Он пребывает одесную Бога, – во всем этом мы видим ничто иное как смирение. Христос – это Божье смирение, явленное в человеческом облике. Вечная любовь уничижила себя и облеклась в одежду кротости и милосердия, чтобы нас завоевать, служить нам и спасти нас. Благодаря Божьей благости и любви Иисус стал благодетелем, помощником и рабом всех; стал смирением, воплотившимся в человеке.

Поскольку таков корень дерева, то сущность его должна проявиться в каждой веточке, в каждом листе и в каждом плоде. Так как смирение является определяющим свойством в образе Иисуса, и так как именно в нем заключается тайна нашего спасения, то и все в духовной жизни зависит от нашего расположения к этому свойству. Чтобы новая жизнь, данная нам, развивалась и была здоровой, мы должны выпросить для себя то смирение, которым мы восхищаемся, сделать его самым важным делом, для которого мы готовы пожертвовать всем.

Стоит ли удивляться, что христианская жизнь часто оказывается слабой и бесплодной, если ее корень остается в пренебрежении или даже вообще неизвестен? Смирение, которое состоит ни в чем другом, как только в смерти собственного «я»; которое всецело отрекается от земных почестей, чтобы искать их лишь в Боге; которое себя считает ничем, чтобы Бог мог быть всем, и чтобы только Ему поклоняться, – такое смирение, к сожалению, очень редко среди современных христиан, а ведь именно в нем состоит наивысшая радость новой жизни со Христом.

Жизнь Иисуса – истинная жизнь, она сильнее и надежнее всего, что мы унаследовали от Адама. Надо только крепко укорениться во Христе, жить Им и расти вверх к Нему, Который есть Глава.

№ 3 (127) май-июнь 2018

**Х** хотел бы спросить лично тебя, читающего эти сло-

ва: насколько этот дух кротости и смирения Христова исходит от тебя? Может быть, ты никогда по-настоящему не обращал внимания на смирение в твоей жизни? Присмотрись: всякое отсутствие любви, всякое равнодушие к нуждам, немощам и чувствам других, все острые и несдержанные высказывания и суждения, все эти вспышки темперамента, раздражительность и злость, все чувства горечи и отчуждения имеют своим источником беспредельную гордость, которая всегда ищет только своего!

Ты не замечал, какая зловещая, хотелось бы сказать, дьявольская гордость почти всюду вторгается в человеческое общение? Сколь многое изменилось бы, если бы твоя жизнь и жизнь всех верующих всегда управлялись смирением! Не должно ли это стать твоим самым горячим желанием? «Иисус, пусть Твое смирение водворится во мне и вокруг меня!» Обличаемый при взгляде на Христа и Его добровольно избранное уничижение, искренне сознайся перед собой в отсутствии смирения: тебе необходимо заново прочитать Евангелие, обращая особое внимание на смирение Иисуса! Оно является тайной, скрытым корнем твоего спасения.

Погружайся в него все более день ото дня! От всего сердца поверь, что Иисус живет также в тебе и хочет изменить тебя так, как хочет Бог. Принимая Его смирение, ты должен стать опять тем, что погибло при грехопадении – образом Божиим, созданным по Его подобию.



Эндрю Мюррей, Южная Африка

Мы все хорошо понимаем, что брак — это очень ответственное и важное решение в жизни каждого человека. Позвольте задать замужним откровенный вопрос — чего вы ожидали, выходя замуж? Каким вы представляли своего мужа? О какой жизни вы мечтали? Что вас убедило пойти под венец именно с этим человеком? Ведь я не поверю, если вы скажете, будто он — единственный вариант.



Я когда-то мечтала о блондине на машине; ну, и чтоб он был духовным, конечно же.

Каждый человек ищет определенных качеств в будущем партнере. У каждого свой расчет, пусть даже не материальный. Все готовы чем-то жертвовать ради того, чтобы получить что-то взамен. Например, девушки ловятся на принятие и внимание; мужчины – на уважение и авторитет. У каждого свое: мы даем, чтобы получить.

За месяц до свадьбы мой жених остался без работы. У нас не было своего жилья, и ждать помощи от родителей не имело смысла. Как говорят – ни кола, ни двора. Если описать все НЕ, то этот список мог бы быть длинным – больше 10 лет разницы, проблемы со здоровьем, мало волос... – одним словом, до звезды ему далеко. Но было одно качество, которое меня зацепило – его любовь ко Христу и желание быть полезным для Царства Божьего. Именно поэтому я захотела назвать себя его женой. Я рассчитывала, что мы вместе будем совершать что-то неимоверное, и машина отошла на второй план.

Как видите, в день свадьбы у каждого свой расчет, вопрос лишь – земной или небесный.

Не поймите меня неправильно – я не хочу, чтобы наши дети были голодными, не имели чего одеть, или чтобы мы жили в подвале. Если вы выходите замуж за бедного – это не значит, что вы более духовны; или иметь богатого мужа не является злом. Ведь дело совсем не в этом. Просто в поисках земного счастья мы часто забываем о том, что наша земная жизнь быстро закончится, и нам следует уделять большее значение небесам. Как сравнить 70 лет с вечностью? Писание говорит, что дни наши на земле, как пар...

Сколько сейчас ссор и разводов из-за того, что «прошла любовь», закончились понимание и уважение... – список может быть длинным. Когда то, что мотивировало вас жениться, вдруг исчезнет или закончится – ситуация станет плачевной. Лишь подняв взгляд вверх, можно найти причину, чтобы продолжать любить, даже если вы неправильно что-то рассчитали. Божьей любви хватит на всех.

Марина Ленько, Львов, Украина

## СЛУЖЕНИЕ СРЕДИ ГЛУХИХ

Благодать вам и мир от Господа нашего Иисуса Христа, дорогая церковь «Свет Евангелия»!

Имеем чудесную возможность поделиться с вами Божьими благословениями совместного труда среди глухих.

Как всегда, не хватает времени, чтобы писать (глухие не пишут, поэтому приходится эту работу делать самому). Большая вам благодарность и слава нашему Богу, что вы продолжаете поддерживать миссионеров в Украине. Хотя наше служение не только на Украине: сейчас группа глухих из нашей церкви находится в России, возле озера Байкал, Улан-Удэ. Молитесь за их труд и возвращение домой.

На сегодняшний день ваша церковь поддерживает 4 братьев: трое глухих, один слышащий (брат Анатолий в нашей церкви, а Иван, Сергей и Михаил Васильевич – в других областях). Каждые три месяца мы имеем миссионерские конференции, следующая будет в сентябре. На этих встречах мы слушаем отчет миссионеров об их служении, анализируем нужды и принимаем решения о дальнейших служениях. Я благодарен Богу за то, что главную работу делают глухие братья – это зрелые, здравомыслящие христиане, дети Божьи.

Немножко расскажу о служении каждого брата.

Анатолий Планируем в сентябре рукоположить на пресвитерское служение. Молитесь. Я вместе с ним взяли на себя ответственность за служение в соседней Волынской области. Каждое воскресенье и каждый вторник проводим там служение, собирается 10 - 20 глухих неверующих. Трое покаялись, одна сестра 1 июля приняла крещение. Ездим по всей области, по домам культуры, в клубы, школы-интернаты, по селам и маленьким городкам, встречаем глухих, проводим общения. Очень благословенно. Анатолий также отвечает за глухих в Ровенской области и части Житомирской. В Житомирской в результате постоянных посещений образовались при церквах





группы глухих, есть крещения и покаяния. В нашей церкви 1 июля 8 душ приняли крещение (4 глухих, 3 из семьи глухих и сестра из полноценной семьи).

Сергей Трудится в церкви Дрогобича, но проживает в деревне, что немножко усложняет его служение: когда нет транспорта возвратиться домой, то приходится ночевать у друзей. По возможности он проводит служения и посещает глухих; на этой территории проживают и глухо-слепые, но потенциал глухих братьев-служителей слабоват для помощи ему. Планируем в октябре посетить и помочь им.

Иван Сейчас у Ивана родился второй ребенок, они дом арендуют. Переехали недавно в другой, ближе к городу Львову. Брат ревностный, организовывает лагеря для глухих детей, конференции. Также делает видео проповедей на жестах и распространяет через интернет.

Ну и *Михаил Васильевич*, наш почетный пенсионер. Он больше всех благодарит вас за помощь. Просто человек с опытом, знает цену денег. Он всегда молится за вас. Он не очень хорошо знает жесты, но очень любит глухих людей и помо-

гает им чем может. Старается всюду быть там, где есть нужда. Раньше он был неверующим, о чем сильно жалеет, сейчас благодарит за милость Божью, что он дитя Божье. Он слышащий и может писать.

У глухих людей своя субкультура. Они очень честны и правильны, стараются все контролировать по справедливости. Например, если я дал им пакет конфет, то они не будут брать сколько в руку влезет – но все пересчитают и точно разделят;

а если одна или две конфеты остались, то решат кому отдать или раскусят и раздадут по кусочку. Глухие - сильнейшие психологи, они «читают» людей без слов. Ревностно любят Господа, когда покаялись, и служат Ему. Практически каждую неделю у нас есть евангелизация, и не одна. Хотелось бы, чтобы ктото из вас приехал и сам увидел служение братьев, вместе потрудились бы. Ждем вас. Не знаю, сколь-

ко от вас продлится для нас благодать, но мы всегда будем помнить вашу заботу о глухих людях.

Привет от всех и Божьих благословений.

С любовью, ваш брат

> Леонид Мулык, Ровно, Украина







Veskobo «Ebem Ebanrenus»

cesgerno nozgsabnsem

c sosucgenuem

xsucmuanckoù cemou

Молодые люди по милости Божьей встретили свои «половинки» и объединили судьбы, обещая перед лицом Неба и церкви любить друг друга и в радости, и в горе. Желаем молодоженам хранить верность, учиться любить и прощать, молиться и не унывать, быть гостеприимными и общительными. Пусть беды обходят стороной ваше жилище, пусть мирное небо будет над вами и вашими детками, имейте удовольствие в труде рук своих и уделяйте нуждающимся. Слово Божье да станет Светильником для ваших сердец, а молитва неотъемлемой частью ₩113H11



27 мая 2018 года Давид МЕРОШНИК и Юлия ЛЯХОВА

Желаем святости в семейных отношеньях, И мирно все конфликты разрешать, Взаимодействия в принятии решений, Уменья говорить и мудрости молчать!

Изберите девизом для своих семей слова ап. Павла в послании к Филиппийцам: «Все могу в укрепляющем меня Иисусе Христе» (4:13).

Свет Свангелия

5 мая 2018 года

Тая ТЕРЗИ

34

Джеймс НАЗАР и

№ 3 (127) май-июнь 2018



Алексей КОПЫТИН Игорь КРУГЛЫЙ Владимир НАЗАР Любовь НАЗАР Тимофей ЛЕСНЫХ Арина СОЛОДЯНКИНА Антон ТЮРИН Александр ШИВА

рез святое водное крещение.

Церковь «Свет Евангелия» сердечно поздравляет новых членов и желает сохранить обещание доброй совести, служить Господу, «возвещать совершенства Призвавшего нас в чудный Свой свет» (1 Петра 2:9).

Святость - сила, жизни чистая вода; Будьте святы, в вере следуя за Богом, Чтоб без Бога не остаться никогда!

Будьте святы, святость - к вечности дорога, Святость - дождь благословений золотой; Будьте святы, принадлежны к Царству Бога, Ведь Господь всегда и верный, и святой! Виктор Немцев



