

#### Читайте в номере:

Осмирении

| В. Н. Савинский                                               | 3  |
|---------------------------------------------------------------|----|
| Только вера!<br>Л. И. Михович                                 | 7  |
| Полнота Божества во Христе<br>В. Рягузов                      | 11 |
| Теперь я знаю Бога (свидетельство)                            | 17 |
| Вознаграждение<br>Е. Хивренко                                 | 18 |
| Пятна на солнце<br>А. Капустин                                | 20 |
| Во Истину Какая благодать! (стих и поздравление)<br>И. Осокин | 23 |
| Азартные игры: выигрышная ли это ставка?<br>Д-р Э. Люцер      | 24 |
| Как реагировать на распятие священника в XXI веке? В. Трубчик | 29 |
| <b>Книгоноша</b><br>В. Коноваленко                            | 30 |
| Стихи Т. П. Слюсаревой                                        | 33 |
| Из жизни поместной церкви                                     | 33 |

# Свет Свангелия

№ 4 (116) июль-август 2016

Издается в церкви "Свет Евангелия" г. Спокен, штат Вашингтон

редактор Анатолий Марцин дизайнер Влада Лятомская корректор Дарья Марцин печать Александр Хивренко

#### ОТДЕЛ РАСПРОСТРАНЕНИЯ:

Church "Light of the Gospel" Natasha Kolesnikov 19221 E. 7<sup>th</sup> Ave. Spokane Valley, WA 99016 (509) 928-3645

#### ПИШИТЕ НАМ ПО АДРЕСУ:

"THE WAY" P.O. Box 2003 Airway Heights, WA 99001 U.S.A.

#### ПРИСЫЛАЙТЕ МАТЕРИАЛЫ ДЛЯ ЖУРНАЛА ПО ЭЛЕКТРОННОЙ ПОЧТЕ:

#### w4a4@yahoo.com

Редакция оставляет за собой право редактировать и сокращать материал.

Не принятые к печати материалы не возвращаются.

© Все права закреплены за Богом.
Используйте, копируйте и распространяйте все материалы из этого издания для исполнения повеления Христа:

"Идите по всему миру и проповедуйте
Евангелие. Кто будет веровать и креститься, спасен будет; а кто не будет веровать, осужден будет"

Марка 16:15-16

Предыдущие журналы можете читать по адресу: http://lightofthegospel.com/?page\_id=1523

#### КАЧЕСТВО ВОЗРОЖДЕННОЙ ДУШИ

Праздник Благовещение Господне характерен многими поучительными примерами как особое событие. Прочитаем, что сказала Мария, когда приняла от Господа эту благую весть через Ангела Гавриила: «...величит душа моя Господа, и возрадовался дух мой о Боге, Спасителе моем, что призрел Он на смирение Рабы Своей, ибо отныне будут ублажать меня все роды; что сотворил мне величие Сильный, и свято имя Его; и милость Его в роды родов к боящимся Его; явил силу мышцы Своей; рассеял надменных помышлениями сердца их; низложил сильных с престолов, и вознес смиренных; алчущих исполнил благ, и богатящихся отпустил ни с чем; воспринял Израиля, отрока Своего, воспомянув милость, как говорил отцам нашим, к Аврааму и семени его до века» (Лк. 1:46-55). Такую хвалебную песнь воспела Мария. О чем возрадовался дух ее? – «Что призрел Он на смирение рабы Своей». Качество возрожденной души, имеющей близость общения с Богом – это смирение.



Хорошо говорить о смирении тому, кто его имеет. Мария его имела. И она сказала: «Ты призрел на смирение рабы Своей». Смирение – это то, что исходит от Бога в душу человека. Это качество, к которому благоволит Господь. Мария его имела, и Бог призрел – обратил внимание, не прошел мимо, посетил ее, и Мария обрела благодать у Бога. В результате этого она была носителем смирения, на которое обратил внимание Господь.

Прежде всего перед Богом должно быть смирение. Есть другое качество души человека – это гордость. Это качество присуще нашей плотской греховной природе. А вот Господь смотрит на то, что исходит от Бога и заложено в душе человека. Бог смотрит, как мы возделываем, взращиваем в себе сми-

рение. «А вот на кого Я призрю: на смиренного и сокрушенного духом и на трепещущего пред словом Мо-им» (Ис. 66:2).

Вот на кого призирает Господь. Он говорит: «Я живу на высоте небес и во святилище, и также с сокрушенными и смиренными духом, чтобы оживлять дух смиренных и оживлять сердца сокрушенных» (Ис. 57:15). Вот для чего необходимо смирение. Кто хочет присутствия Божьего в своем сердце, тот должен заботиться о том, чтобы это смирение было в его сердце. Новый Завет более глубоко называет это качество словом «смиренномудрие». Пророк Софония говорит: «Взыщите смиренномудрие». Взыщите, жаждите его, находите его, отыскивайте его, дорожите, имейте это...

#### СМИРЕННОМУДРИЕ

Взыщите смиренномудрие. Ведь Бог на него обращает внимание. Как у меня со смиренномудрием сегодня? Мария имела его, и Бог призрел на смирение рабы Своей. Апостол Иаков говорит: «Но тем большую дает благодать; посему и сказано: «Бог гордым противится, а смиренным дает благодать». Итак, покоритесь Богу... Смиритесь пред Господом, и вознесет вас...» (Иак. 4:6-7, 10).

кому из вас говорю: не думайте о себе более, нежели должно думать; но думайте скромно, по мере веры, какую каждому Бог уделил... Будьте единомысленны между собою; не высокомудрствуйте, но последуйте смиренным; не мечтайте о себе» (Рим. 12:3, 16).

Какие глубокие истины здесь сокрыты! Господь затрагивает качество плотской природы, которое в нашем сердце диктует мечтать о себе; думать о себе более, нежели должно думать; высокомудрство-

может быть, наоборот?

Пророк Софония говорит о высокомерии. «Это моя высокая мера, я вот такой». И когда Господь говорил об определенных народностях, Он сказал: «Я сделаю вас как Содом и как Гоморра, это будет вам за высокомерие».

Братья и сестры, как в нашей жизни? Как отношения с нашими женами, мужьями? Иногда мы хотим видеть смирение лишь у другого. «Также и младшие, повинуйтесь пастырям; все же, подчиняясь друг другу, облекитесь смиренномудрием, потому что Бог гордым противится, а смиренным дает благодать. Итак, смиритесь под крепкую руку Божию, да вознесет вас в свое время» (1 Пет. 5:5-6).

Если апостол Иаков говорит: «И вознесет вас» (как когда-то вознес Марию, и ее стали ублажать все роды), то Апостол Петр говорит Божье обетование о будущем: «...вознесет вас в свое время». Все эти особенности немаловажны в нашей жизни.

«Все же, подчиняясь друг другу...» Все – и старшие, и пастора, и мужья, и жены, и дети, и вся церковь... «Все же, подчиняясь друг другу, облекитесь смиренномудрием», – вот тогда Бог будет благоволить, и обетования Божьи будут сопровождать каждого. «Смирение» и «смиренномудрие» – это способность чувствовать себя ниже другого: «Ничего не делайте по любопрению или по тщеславию, но по смиренномудрию почитайте один другого высшим себя» (Флп. 2:3).

Это хочет видеть Бог – почитать один другого высшим себя. Как это бывает неподходяще нашей плотской природе! Как нам хочется себя выставить впереди другого! Это даже бывает видно со стороны. Тем более, это видит Бог.



Духу Святому угодно было представить этот контраст в жизни христиан, и Он говорит через апостола: «Бог гордым противится, а смиренным дает благодать... Смиритесь пред Господом, и вознесет вас». Здесь дано великое обетование Божье – смиритесь, и вознесет вас!

Учение апостола Павла для созидания Церкви уделяло большое внимание тому, чтобы народ Божий был наполнен этим великим качеством, чтобы их души избавились от того, что диктует плотская природа.

«По данной мне благодати, вся-

вать – то есть помышлять сверх написанного, сверх того, что Бог дает... Это противостоит великому качеству смирения. Господь говорит: «Последуйте смиренным». Оставьте это, оно не должно присутствовать в жизни чада Божия! Бог призирает на смирение. Как оно нужно нам в нашей жизни, в наших семьях!

#### ВЫСОКАЯ МЕРА

Дорогие дети, как вы живете в семье, какое смирение проявляете? Приятно ли вашим родителям? Есть ли покорность в вашей жизни к наставлению отца, матери? Или,

#### «СЯДЬТЕ ПОНИЖЕ»

Когда-то Господь сказал о Своем народе такие серьезные слова: «Скажи царю и царице: смиритесь, сядьте пониже...» (Иер. 13:18). О, это тяжело! Как это – сесть пониже? Попробуй, забери мое соло, которое я пою – я сразу буду протестовать! Попробуйте меня не поставьте на проповедь, и я сразу буду возмущаться!

Сядь пониже, немножко подумай о себе. Смиренный – это человек, зависимый от Бога и считающий другого высшим себя. Дайместо другому!

«Сядьте пониже...» Бог хочет, чтобы это родилось внутри тебя. Не когда тебя посадят пониже, а чтобы ты это сам почувствовал и сделал. Вот оно, смирение, на какое призирает Господь! Бог видит, что у тебя в душе, и дает Свою оценку. Или ты высокомерный (высокой мерой себя оцениваешь), или имеешь глубокое смирение.

Иисус Христос учит этому. Христос тем, у кого недостает смирения, говорит: «...научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем» (Мф. 11:29). Какое качество смирения! Дальше евангелист повествует о Христе так: «Не воспрекословит, не возопиет, и никто не услышит на улицах голоса Его; трости надломленной не переломит, и льна курящегося не угасит, доколе не доставит суду победы» (Мф. 12:19-20).

Вот оно, смирение. Гордый, высокомерный человек никогда не поймет другого; он не способен понимать его, потому что своей меркой мерит. Смирись, сядь пониже – и поймешь состояние души ближнего: брата, сестры, отца, матери, мужа, жены, пресвитера, служителя и рядового члена. Сядь пониже. Смиренный «трости надломленной

не переломит», а гордый все ломает через колено. Оно трещит, так не годится, а он все равно свою власть, свое преимущество применяет и уничижает другого.

Все же облекитесь в смиренномудрие. Научимся сегодня у Господа. Проверим свое сердце искренне и откровенно: что во мне инкубируется? Скажем откровенно: «Господи, Ты видишь, знаешь, что жизнь моя не так свята, как жизнь Твоя». Что же при этом делать? – Научиться у Господа.

#### СМИРЯЙ СЕБЯ САМ!

«Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу; но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек; смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной. Посему и Бог превознес Его и дал Ему имя выше всякого имени» (Флп. 2:6-9).

Вот пример для подражания. Обратите внимание на два выражения: «смирил Себя» и «уничижил Себя Самого». Как научиться? Это не просто так дается.

Мы иногда молимся: «Господи,

дай мне смирение», а Господь хочет, чтобы мы сами себя смиряли. Так, как Господь Иисус Христос. Это не получить смирение в подарок и сразу стать смиренным. Нет, нагни свою гордую выю, сядь пониже, сделай это сам.

Мария была девушкой, но Бог видел ее смирение. Оно должно родиться в сердце, это плод твоей духовности, твоей близости с Богом. «Он смирил Себя».

Мы живем в преддверии встречи с Господом, когда Господь придет за Церковью. Прочитаем следующие слова пророка: «В тот день ты не будешь срамить себя всякими поступками твоими, какими ты грешил против Меня, ибо тогда Я удалю из среды твоей тщеславящихся твоею знатностью, и не будешь более превозноситься на святой горе Моей. Но оставлю среди тебя народ смиренный и простодне» (Соф. 3:11-12).

Когда-то Иоанн Креститель сказал: «Лопата Его в руке Его, и Он очистит гумно Свое». Бог пересматривает сегодня каждого из нас, Он оставит для Себя только народ смиренный и простой. Где остальные?



Где тщеславящиеся? Где гордые, высокомерные, высокомудрствующие, мечтающие о себе?

Дорогой друг, какую судьбу ты хочешь унаследовать? Ведь в Его руке лопата. Он проверит тебя, меня и каждого. И если не найдется должного смирения, где будешь дальше?

#### СМИРЕНИЕ МУЖЕЙ БОЖЬИХ

В Евангелии от Иоанна описано качество одного из учеников Иисуса Христа – Иоанна Богослова. При большом познании и близости с Господом его наполняла скромность. В момент, когда была вечеря Господня, «один же из учеников Его,

которого любил Иисус, возлежал у груди Иисуса. Ему Симон Петр сделал знак, чтобы спросил, кто это, о котором говорит. Он, припав к груди Иисуса, сказал Ему: Господи! кто это?»

Иоанн Богослов не сказал: «А вот я v груди Иисуса был!»

Он скромно сказал: «Ученик, которого любил Иисус, был у груди Иисуса». И вторично: «Он спросил Иисуса». Как скромно мыслит о себе!

Когда Христа распяли, Апостол описывает: «И видевший засвидетельствовал, и истинно свидетельство его; он знает, что говорит истину, дабы вы поверили» (Ин.

> *19:35).* Иоанн мог бы написать: «А вот я, Иоанн, видел это и свидетельствую вам», но он не отметил своего имени. Просто сказано: «видевший засвидетельствовал», а о себе ничего.

Петр спросил у Христа об Иоанне: «Господи, а он что идет за мной?» А Иоанн пишет дальше: «Сей ученик и свидетельствует о сем, и написал сие; и знаем, что истинно свидетельство его». Иоанн не сказал: «Я, Иоанн, вот вам засвидетельствовал». Какая скромность! Смиренный человек не будет выпячивать свое имя.

Когда-то Давид совершил великую победу над Голиафом. После этого Авенир подводит его к Саулу, который спрашивает: «Кто этот юноша?» Он говорит: «Не знаю». Подводят Давида, спрашивают: «Кто ты, юноша? Чей ты сын?» А он говорит: «Я – сын раба твоего Иес-

Если мы не научимся смирению, то преуспеем в высокомерии, тщеславии, гордости, самомнении. Они нас духовно выхолащивают, и мы теряем благословение Господне, теряем присутствие Божие в своем сердце.

> сея». Как скромно, братья и сестры! Он мог сказать: «Я – Давид, я и льва побеждал!» В этом случае показано глубокое смирение души. Вот почему Господь сказал о Давиде: «Нашел я мужа по сердцу Своему».

> Простите за откровенность, некоторые 30 раз за проповедь скажут: «Я, я, я». Научимся глубокому смирению. Бог знает, какой я. Апостол Павел говорит: «Мы не себя проповедуем». Смиренный человек будет готов говорить за других,

> > но не за себя, «какое у меня состояние». Это тщеславие. Господь говорит, что всякое тщеславие есть «зло в очах Моих».

#### ЧТО В НАС ГНЕЗДИТСЯ?

Да поможет нам Господь проверить, каковы мы, что в нас гнездится. Мы привыкаем к своему «я», лелеем его, любим, без него обойтись не можем. Смиренный никогда не идет таким путем. Научимся правильно вести себя, правильно говорить и мыслить о себе - скромно, по мере веры. Научимся проповедовать не себя, а Господа и Слово Божие.

«Трепещущий – вот на кого Я призрю. Смиренный и трепещущий пред Словом Моим». Но мы не привыкли это принимать. А Слово Божие говорит и учит нас: «Последуйте смиренным – и вознесет вас в свое время!» Христос жил так, и «за сие превознес Его Бог».

Пусть же поведение и жизнь

Марии будут нам примером для подражания. Если мы не научимся смирению, то преуспеем в высокомерии, тщеславии, гордости, самомнении. Они нас духовно выхолащивают, и мы теряем благословение Господне, теряем присутствие Божие в своем сердце.

Поэтому скажем: «Господь! Помоги мне последовать смиренным, дай силы побеждать плотскую природу, быть способным почитать другого выше, сесть пониже!»

Все временное пройдет, братья и сестры. Все наши «карьеры» закончатся. К Богу войдет народ смиренный и простой. Научимся этому смирению у нашего Господа, придем в своих молитвах и исповедуем свою гордость, надменность. Оставим это у ног нашего Господа и будем жить в смирении, ожидать нашего Господа, Который вознесет нас в свое время.

Вениамин Никитович Савинский, Спокен, Вашингтон





Мартин Лютер начал развивать библейское богословие, на котором была построена Реформация. Для первого поколения реформаторов столпами стали «Sola» (только, один): Sola Scriptura (только Писание), Sola Fide (только вера) и Sola Gratia (только благодать). К ним можно добавить еще два утверждения: Solus Christus (только Христос) и Soli Deo Gloria (одному Богу слава). Мы спасаемся только верой, только благодатью, и, поскольку мы находим их в Писании, – только Писанием. Главное в Писании (и в проповеди) – Христос, именно Он делает Библию авторитетной. Следование этим принципам ведет к умножению славы Единого Премудрого Бога.

Обратим внимание на главный принцип Реформации – «Только вера». Этот столп Реформации утверждает оправдание по вере во Христа. «Только верой» выражает саму природу Евангелия. Суть в том, что Христос сделал для нас, а не что мы сделали для Него. Спасение, согласно второму принципу Реформации, – дело Божье. Наша задача – верить и повино-

ваться тому, что сделал Господь.

Доктрина оправдания верой стала, пожалуй, самым значительным открытием Лютера. Чтобы лучше понять, как Лютер пришел к своему открытию, полезно вспомнить историю его исканий.

Мартин Лютер хотел быть достаточно совершенным, чтобы войти в Царство Небесное. Его учили, что для того, чтобы угодить Богу и завоевать Его благодать, человек должен «стремиться изо всех сил делать добро».

Лютер стал монахом, надеясь таким образом завоевать благорасположение Господа. Он морил себя голодом, холодом, бдением и довел себя до того, что из цветущего юноши превратился в скелет, обтянутый кожей. Лютер писал: «Я был хорошим монахом и соблюдал свой обет так строго, что мог бы сказать, что если какому-либо монаху и дано было с помощью монашеской дисциплины достичь небес, то этим монахом был я. Все мои собратья по монастырю могли подтвердить это». Однако плотские вожделения возвращались снова, совесть осуждала его, и он не был

уверен, угодны ли его подвиги Господу.

Лютер использовал таинства, чтобы освободиться от грехов, получить мир в сердце хоть на какое-то время. Он исповедовался так часто, как мог. Он проводил долгие часы, анализируя свои мысли и поступки; и чем больше он этим занимался, тем больше отыскивал в себе грехов. Он исповедовался иногда по шесть (!) часов, рассказывая о своих грехах в свете десяти заповедей, молитвы «Отче наш», семи смертных грехов, но и через шесть часов исповеди все же не был уверен, что не забыл какой-то грех.

Бывали случаи, когда, уже выйдя из исповедальни, он вспоминал о грехе, в котором не покаялся. А тут еще одна мысль приходила на ум: может быть, Бог считает грехом что-то, о чем он никогда и не думал? Тогда его охватывало чувство тревоги и отчаяния.

Духовник Лютера, который был сыт по горло его признаниями, сказал: «Лютер, в следующий раз, когда придешь на исповедь, говори только о серьезных грехах: богохульстве, блуде, убийстве. Не надо утруждать себя мелочами». Но Лютер был хорошим богословом и понимал: проблема не в величине греха. Самый маленький грех может разделить с Богом. Вопрос в том, прощены ли, исповеданы ли все грехи?

Лютер знал, что Бог праведен, и мысль о Божьей праведности превратилась для него в угрозу. Обещание оправдания было реальностью, но связанные с этим условия делали его невыполнимым. Это было похоже на то, как если бы Бог обещал слепому миллион долларов при условии, что он прозреет. Лютер признавался: «Я ненавидел фразу «правда Божия», которую я был научен понимать как праведность, по которой Бог праведен и карает неправедных грешников... Вместо того, чтобы любить праведного Бога, в действительности я ненавидел Его». Потому что Бог требует совершенства, наделяя нас человеческой природой, склонху. Как можно любить Бога, зная, что Он требует невозможного?

Все изменилось, когда Лютер начал изучать послание к Римлянам. Позже Он написал: «Я стремился понять Павла в его послании к Римлянам. Однако мешали мне в этом не столько замерзшие ноги, сколько одна фраза из первой главы: «В нем открывается правда Божья» (Рим. 1:17). Я отчаянно стремился узнать, что имел в виду Павел в этом месте. Наконец, размышляя днем и ночью над словами «В нем открывается правда Божья от веры в веру, как написано: "праведный верой жив будет"», я стал понимать эту «правду Божью» как то, посредством чего праведный человек живет даром Божьим (верой)... Я сразу же почувствовал себя заново родившимся, как будто я вошел через открытые врата самого рая. С этого момента я увидел все Писание в новом свете... Теперь ранее ненавидимую мною фразу «правда Божья» я стал любить и превозносить как сладчайшую из фраз, а это место из послания Павла стало для меня самими вратами рая».

Лютер понял, что умирающий на кресте Христос принял на Себя то, что мы заслужили; а мы получили то, что Он заслужил – Его праведность. И это – оправдание наше. Бог является не строгим Судьей, Который вознаграждает людей по их заслугам, а милостивым и милосердным Богом, Который наделяет грешников праведностью в качестве дара.

Лютер понял, что значит оправдание (согласно Библии). Оправдание не значит, что Бог делает нас совершенными (мы никак не можем стать совершенными). Он объявляет нас совершенными. Бог принимает нас во Христе такими же совершенными, каким является Сын Божий.

Это трудно вместить. Как Бог может объявить праведным грешника? Ведь «оправдывающий нечестивого и обвиняющий праведного – оба мерзость пред Господом» (Вт. 25:1; Пр. 17:15). Сам Господь говорит: «Я не оправдаю беззаконника» (Исх. 23:7). Никто не ждет от земных судов подлинного правосудия, однако Бог - это Бог справедливости.

Христос оплатил долг беззаконных. Он получил то, что заслужили мы. Нам вменяется то, что сделал Он, Его праведность. Что можно сказать об этой праведности? Какова ее природа?

Во-первых, это Божья праведность. Мы сами по себе ее не имеем. Мы не достигнем ее, сколько бы добрых дел ни сделали. Если вы сложите всю человеческую праведность – вы не получите Божьей. Ведь это совершенно другой род



праведности, в которую мы не можем внести никакого вклада. Представьте себе, что у вас миллион яблок и ни одного лимона. Сложите миллион яблок – вы не получите и одного лимона. За счет количества невозможно достичь необходимого качества.

Во-вторых, эта праведность – свободный дар. Слово Божие говорит, что мы получаем оправдание даром, по благодати Его (Рим. 3:24), поскольку ничего для своего оправдания сделать не можем. «Благодатию вы спасены чрез веру, и сие не от вас, Божий дар» (Еф. 2:8). Мы принимаем дар Божий и наслаждаемся праведностью, для которой не существует проблем величины и количества грехов. Наш грех не может быть больше праведности Божьей.

В-третьих, праведность Божия – это неизменный, постоянный и одинаковый дар для всех. Потому что это праведность Божья. А праведность Бога не меняется и не зависит от тех, кому она предлагается. Так называемые великие грешники имеют ту же праведность, что и маленькие. Мы все пред Богом одеты в Его праведность.

Когда Лютер час за часом исповедовал свои грехи, был ли он спасен?.. Такой уверенности у него не было. Мы не можем придти к Богу только на основании исповедания своих грехов. Мы даже не можем вспомнить все грехи. Но что говорит Слово Божие? «Ибо Он одним приношением навсегда сделал совершенными освящаемых» (Евр. 10:14).

Исследуя Библию, Лютер понял:

«Во Христе я имею полное совершенство. Если умру сейчас – не надо бояться. Я одет в праведность Христа и пред Богом предстану совершенным». Когда Иисус приходит в сердце – мы не становимся совершенными в сущности. Но Бог принимает нас так, как принимает Своего Сына Иисуса Христа. Это Евангелие – добрая, радостная весть, которую Бог предлагает людям.

Учение об оправдании верой не было принято с единодушием. Лютера, как и других проповедников благодати (в том числе апостола Павла), обвиняли в том, что оно ведет к беззаконию. Беззакония, однако, в принципе не может быть. Ведь благодать не только спасает, но и научает, как себя вести, как жить в благодати. Потом, спасение по благодати так велико, что просто нельзя

им пренебречь.
И если раньше мы бегали за грехом, то теперь всеми силами стараемся убежать от него.

Кроме того, наша природа изменилась, когда мы последовали за Христом. Сердце наше ищет праведности так, как раньше искало греха. Мы повинуемся Богу, мы побеждаем грех, мы соблюдаем Его заповеди (и Ондает силу для этого). Когда Бог принимает кого-то, Он и изменяет его. Когда у людей есть спасительная вера – Бог преображает их жизнь; и коль скоро такого преображения нет – у нас нет и оснований думать, будто бы у объявляющих себя верующими действительно есть дающая спасение вера. Веру без дел, по мнению Лютера, представить так же сложно, как и солнце без света.

Открытие Лютера (добрая старая библейская доктрина об оправдании верой) вселяет радость в верующих. Они не спасаются. Они спасены. Они полагаются не на себя, а на Бога. Им не надо отчаянно пытаться хорошо зарекомендовать себя перед Богом, в совершенстве исполняя закон. Бог дает праведность как дар.

По природе своей мы все – законники. Мы думаем, что Божьи благословения нужно зарабатывать делами и даже готовы усердно трудиться для этого. Нам хотелось бы думать, что наши дела имеют хоть какое-то отношение к спасению, что Бог принимает нас только тогда, когда к заслугам Христа добавляются дела. Потом мы теряем уверенность в спасении, думая о спасении в свете наших дел. Зная свое несовершенство, свои дела и, более того, тайные мысли, мы лишаемся радости, понимая, что недостойны, не заслуживаем прощения.

Если бы спасение зависело от нас, сомнения были бы обоснованными. Но спасены-то мы не по своим делам, а по благодати. Спасение дано нам не потому, что мы что-то сделали или сделаем/отработаем, а потому, что Господь все сделал, а мы приняли это верою. Сомневаться в спасении – значит сомневаться в том, что Бог выполнит Свое обещание. Сомневаться в спасении по вере – значит сомневаться в силе Крови Христа. Если бы я полагался на себя, то мог бы сомневаться. Но я полагаюсь на Бога. А сомневаться в Нем, мягко говоря, грешно.

Доктрина оправдания по вере тесно связана с пониманием благодати. Суть благодати в том, что спасе-

ние – дар Божий, а не награда. Апостол Павел провозглашает: «Ибо благодатью вы спасены через веру, и сие не от вас, Божий дар: не от дел, чтобы никто не хвалился» (Еф. 2:8-9).

Этот отрывок является одним из самых замечательных сжатых изложений благовестия Библии. Его называют лозунгом богословия

Реформации: «Только по благодати, только через веру, одному только Богу слава».

Богослов Р. Спраул сказал: «Нам труднее всего поверить, что

спасение дается только по Божьей благодати. Нашей гордыне очень трудно примириться с существованием благодати: благодать нужна кому-то другому, какому-нибудь попрошайке, а мы не хотим жить на Божье «пособие по безработице». Мы сами хотим заработать себе билет на небо, сами хотим искупить свои грехи. Нам нравится думать, что в рай мы попадем за собственные заслуги».

В противоположность этому Библия учит, что спасение нельзя считать нашим достижением или наградой за какое-нибудь доброе дело. Нет места человеческим заслугам. Как кто-то заметил, «на небесах мы не сможем ходить с гордо поднятой головой», будто мы что-то сделали для того, чтобы быть там. Мы, во-первых, не обладаем достаточными способностями, не можем приложить достаточно усилий. Мы можем сделать все, что в наших силах, но для Бога этого недостаточно. Во-вторых, если бы у нас и были особые способности для достижения спасения, Бог не желает, чтобы мы через них достигли чего-либо. Иначе спасение произошло бы частично от наших дел, и мы имели бы основания хвалиться собою. А хвалы достоин только Бог.

Бывший работорговец Джон Ньютон, которого Бог спас и изменил силой благодати, написал гимн, ставший одним из самых популярных среди христиан всего мира. В нем он описал величие дара спасения по благодати:

О, благодать, спасен тобой Я из пучины бед. Был мертв и чудом стал живой, Был слеп и вижу свет.

Сперва внушила сердцу страх,

Затем дала покой. Я скорбь души излил в слезах – Твой мир течет рекой.

Прошел немало я скорбей, Невзгод и черных дней, – Но ты всегда была со мной, Ведешь меня домой.

\* \* \*

Библия утверждает, что Бог милостив к недостойным, которые не делают, что могли бы делать, которым нечем оправдать себя, которые могут только взывать: «Боже, будь милостив ко мне, грешнику!» И потом получают то, чего никогда не могли бы заслужить.

На одной конференции в Англии специалисты со всего мира дискутировали о том, есть ли что-нибудь необычное, особенное в христианской вере. Они начали перечислять возможные варианты. Воплощение? В других религиях существовали различные варианты богов, являющих себя в образе человека. Воскресение? Опять-таки, в других религиях существовали описания воскрешения из мертвых. Спор продолжался до того момента, пока в комнату не вошел К. С. Льюис. «О чем спор?» – спросил он, услышав в ответ, что его коллеги обсуждают уникальный вклад христианства в достояние мировых религий. Льюис ответил: «О, так это просто. Это – благодать».

Действительно, Бог совершает что-то невиданное, необъяснимое. Мы распяли Его, отвергли, мы грешили, а Он в ответ предлагает спасение... по благодати. «Потому что все согрешили и лишены славы Божией, получая оправдание даром, по благодати Его, искуплением во Христе Иисусе» (Рим. 3:23-24).

Евангелие незаслуженной благодати заставляет нас признаться в том, что мы «нищие духом», совершенно неспособные заплатить за свое спасение. Здесь наши качества, таланты, способности не принимаются в расчет. Потому «мытари и блудницы» впереди нас идут в Царство Небесное, ибо полагаются не на себя, а на Бога. А праведный (в своих глазах) проходит мимо того, что Бог дает даром; уповая на свою праведность, не принимает Божью.

Прославим Господа за оправдание верой и спасение по благодати!

Леонид Иванович Михович, *Минск, Беларусь* 



Колосская церковь, которой апостол Павел написал послание, находилась в серьезной опасности из-за проникших в нее лжеучителей, к учению Иисуса Христа добавлявших что-то свое. Тем самым они пытались «погрузить» жизненные корни Колосской церкви в чуждую ей почву, что неминуемо привело бы ее к духовному падению. Что же апостол имеет в виду под этой чуждой почвой? Он называет ее «вкрадчивыми словами» лжеучителей.



Обратимся ко второй главе Послания к колоссянам, где в стихе 4 апостол предупреждает колосских христиан: «Это говорю я для того, чтобы кто-нибудь не прельстил вас вкрадчивыми словами». Что это значит, и о чем говорят «вкрадчивые слова» нам сегодня?

#### 1. Вкрадчивые слова

од «вкрадчивыми словами», прежде всего, имелись в виду споры в Колосской церкви о предписаниях закона Моисеева в отношении пищи, пития и дней недели, на соблюдении которых настаивали христиане-евреи. По этому поводу Апостол Павел говорит: «Никто да НЕ осуждает вас за пишу, или питие, или за какой-нибудь праздник, или новомесячие, или субботу: это есть тень будущего» (ст. 16). Поскольку будущее пришло во Христе, то необходимость соблюдения закона отпала. Он выполнил свое предназначение, обличив колоссян в неверии и отступничестве

от Бога, а затем приведя их к Спасителю Иисусу Христу.

Какие другие вкрадчивые, или обманчивые, уводящие от божественной истины слова имели место в то время? Тогда образованные римляне и просвещенные греки, среди которых жили колосские христиане, много рассуждали о полноте Божества. Чтобы объяснить, Кто такой Бог, они говорили: «Бог – это бескрайнее море, божественная полнота. Из него вытекает множество рек и ручьев, и они никогда не иссякают, как и само море». И если бы мы с вами посетили Колоссы того времени, то поразились бы разнообразию представлений о Боге, тому, что проистекает из «моря божественной полноты». Мы бы увидели «величавые реки» и мелодично журчащие «горные ручьи», истекающие из одной и той же «божественной полноты». Мы услышали бы, что жители Колосс говорят местным христианам: «Вы верите в Иисуса Христа? - Это замечательно! Ведь Иисус – тоже ручей, Он – одно из бесчисленных проявлений полноты Божества, а рядом с ним текут другие ручьи и реки. Это ли не здорово? О, как велик, разнообразен и неисследим Бог! Всем нам Он предоставляет различные возможности для выбора, а потому не стоит нетерпимо относиться к взглядам других людей, потому что все религии проистекают из одного и того же моря божественной полноты!»

Внаше время подобный взгляд наиболее последовательно отражает индуизм, открытый для всех и всего. По мнению его представителей, происходящее в окружающем мире всего-навсего реинкарнация, или непрерывное воплощение Бога в различные формы: растения, животных, людей, в том числе и в Иисуса Христа. Еще в эпоху Просвещения индуизм получил широкое распространение в Европе. И уже тогда некоторые

известные философы, такие как Гегель, утверждали, что Абсолютный Божественный Дух обрел одну из форм своего воплощения в Иисусе Христе. И дальше они добавляли: «Но вечный Дух проявляется не только в Нем Одном...» Это как раз и есть вкрадчивые, обольстительные слова. Подобной была религиозная ситуация в Колоссах, когда апостол Павел писал свое послание христианам этого города. Она также очень похожа на ситуацию в наше время. Ведь когда мы говорим людям о том, что Иисус Христос - Путь, Истина и Жизнь, и никто не приходит к Богу, как только через Него, то разве не встречаем энергичные возражения со стороны индуистов, буддистов, мусульман, приверженцев трансцендентальной медитации?

каких еще «вкрадчивых словах» упоминает апостол во второй главе Послания к Колоссянам? Он говорит о стихиях мира, на которых основывала свои взгляды античная философия, упоминаемая в стихе 8. Философия – это любовь к мудрости, это размышление человека о жизни. Она предназначена для познания существующего вокруг нас мира и ответа на основополагающие вопросы бытия: откуда произошло то, что вокруг нас, и в том числе мы сами, куда все направляется и для чего существует? Или

происходит в моем сознании? Как мне узнать, что именно передо ВЫ мной, а не кто-то другой? Как происхо-

дит процесс

познания окружающего мира, и как мы познаем самих себя? Итак, философия представляет собой размышление о мироздании и нашем месте в нем. И против этого ничего не скажешь. Бог дал нам разум и для размышления. Наша голова предназначена не только для приема пищи, но она также мыслит. И совершенно абсурдно заявлять, что чем я святее, тем меньше мне нужно думать. Кто так поступает, тот оскорбляет этим своего Творца.

Однако, упоминая о философии и пустом обольщении по преданию человеческому, апостол не имеет в виду размышление человека о мироздании и его месте в нем. Но он имеет в виду то, что занимаясь этим важным делом, человек пытается вытеснить Бога Творца из созданного Им мира, считая, будто может обойтись без Него. Согласно апостолу Павлу, такие люди основывают свое мировоззрение на стихиях или первичных элементах - «кирпичиках» мироздания, о которых, как и о полноте Божества, тогда рассуждал почти каждый житель Востока. Эти элементы счита-

> сущностями, и к ним относились небесные светила и знаки зодиака, как это теперь имеет место в астрологии. Знатоки прошлого утверждали (да и те-

лись некими духовными

перь немало людей делают то же самое), что небесные светила и звезды раскрывают тайну человеческой судьбы. И если бы мы с вами смогли объединить в одно мировоззрение созвездия, космические силы и самих себя, а потом произвести соответствующие расчеты, то узнали бы не только свою судьбу, но и судьбу всего мира! Такое соединение астрологии и судьбы человека было очень популярно в Колоссах. Это была своеобразная религия, поклонники которой серьезно верили во что-то над собой: в звезды, космические излучения и тому подобное.

🗋 наши дни христиане тоже подвергаются подобному влиянию. От некоторых можно услышать, что высаживать рассаду необходимо в полнолуние, что лечиться следует тонко измельченными высоко потенцированными травами, иначе называемыми гомеопатическими средствами. Такая «религия» начинается уже с завтрака, с какой-то специальной пищи или диеты. Кроме того, ко всему упомянутому могут добавлять и гороскоп. То есть в данном случае философское мышление смешивается с природными элементами – астрологией, закономерностями человеческой жизни – и прикрывается некоей таинственной аурой, в том числе видениями, возникающими в процессе трансцендентальной медитации и общения с астральным миром.

Как раз в стихе 18 речь идет о людях, служащих ангелам и хвалящихся своими видениями. Это тоже своеобразная философия, но без присущего ей рационального элемента. Вместо него предлагается очень популярная теперь восточная мистика и мир удивительных видений. Если кто-то медитирует и

когда я говорю, что ви-

жу вас, то что при этом

делает при этом еще какие-то физические упражнения, то якобы может увидеть чью-то ауру, то есть невидимое обычному глазу свечение вокруг тела, и по нему определить состояние здоровья. Это и предлагала восточная мистика времен апостола Павла, о чем мы, рациональные европейцы, раньше не имели никакого представления. И вот что удивительно: во всем мире господствует атеизм, а на Востоке, в странах Азии, его нет. Там каждый по-своему верующий! Более того: постижение тайн с помощью восточной медитации и аутотренинга в наше время вызывает небывалый интерес у европейцев. И понятно, почему такое происходит: ведь рациональный, часто духовно бедный европеец с помощью восточной мистики вдруг начинает «ощущать» и даже «видеть» некое духовное богатство, о существовании которого никогда не подозревал!

Именно такой была ситуация в Колоссах, где все новое, словно мощный магнит, притягивало к себе внимание жителей этого города. Вот почему они говорили колосским христианам: «Вы верите в Иисуса? И лишь только в Него Одного? Но ведь это слишком просто и наивно!» А разве в нашей стране нет того же самого? Разве у нас нет религиозного ренессанса с восточным оттенком и тоски по чему-то необычному, по какой-то последней тайне? Разве Евангелие, которое мы изучаем и проповедуем, не кажется нашим современникам сухим и скучным? Да, друзья мои, в нашем мире огромное число обольстительных слов, и я специально подробно останавливаюсь на них, чтобы вы услышали и поняли, что наши ближние (твой друг в классе или в студенческой аудитории, или рабочий на заводе)



находятся под их косвенным или прямым влиянием. Потому тебе важно слышать и изучать Послание к колоссянам.

## 2. Полнота Божества во Христе

осле предостережения ко-■ лоссян и нас с вами в отношении «вкрадчивых слов» апостол Павел говорит о Христе и полноте Божества в Нем. Однажды я наблюдал за тем, как в магазине продавец ловко отвешивал и упаковывал покупателям в одни и те же полиэтиленовые мешочки разнообразный товар. Так обстоит дело и со словами. Хотя у них могут быть одни и те же буквы, но в эти слова могут вкладываться совершенно различные содержания, как это бывает с одинаковыми пакетами, наполняемыми различным содержимым.

Недавно, намереваясь посетить одну подмосковную церковь, я разговорился в электричке с попутчицей – молодой женщиной. У нее непростая судьба: развод, на руках маленькая дочь. После развода она полюбила одного мужчину; но тот, как оказалось, живет с другой женщиной. И моя попутчица ехала к нему, исполнившись решимостью вразумить и вернуть его к себе.

Причем она была искренне убеждена в успехе своего предприятия, потому что она крещена в детстве, и ей поможет Бог. Тогда я спросил ее: «А как выглядит ваш Бог?» Без доли сомнения она уверенно ответила: «Мой Бог – это моя совесть!»

 ак часто, говоря о Боге, наши современники, подобно той женщине, в слово «Бог» вкладывают различное значение. Но в Колоссянам 1:19 апостол Павел подчеркивает: «Ибо благоугодно было Отцу, чтобы в Нем [то есть во Христе] обитала всякая полнота». В Колоссянам 2:9 утверждается, что в Иисусе Христе «обитает вся полнота Божества телесно». Не часть Божества, как думали некоторые колоссяне, а все Божество заключено в Нем! И об этом очень важно знать. Вот почему апостол особое внимание уделяет описанию величия и превосходства Христа в первой главе Послания к колоссянам. Ведь для колоссян Иисус Христос был всего лишь личным Спасителем! Такой маленький Иисус оптимально соответствовал господствовавшему в то время мировоззрению - Он всего лишь один из ручейков многообразного проявления Божества! Но апостол предупреждает: Иисус не только личный Спаситель. Он Творец и цель всего. Вся полнота Божества телесно; то есть Сам Бог пребывает в Нем. И в стихе 10 добавляет: «И вы имеете полноту в Нем».

Выражение «в НЕМ», начиная со стиха 9, повторяется во второй главе Послания к колоссянам восемь раз. Возможно, кто-то из религиозных критиков того времени возражал: «Но одного Иисуса мало. К Нему нужно еще что-то добавить! Например, обрезание из иудаизма как знак принадлежности к народу Божию». И действительно, не только в иудаизме, но и в греческой культуре обрезанию тогда придавалось большое значение, поскольку оно означало смерть человека для прежней жизни. Или кто-то советовал добавить ко Христу такие религии, где обеспечивается полная свобода проявлению инстинктов, чтобы христианская жизнь включала в себя и «сексуальные компоненты». А кто-то, наоборот, считал, что строгий аскетизм, полное отречение от удовольствий или так называемая «духовная кастрация» - вот что нужно христианству! И такие разительные противоположности не только провозглашались, но и уживались в Колоссах.

В наше время они тоже в почете. Например, с одной стороны – культ секса и эротики, а с другой – посты, голодание, диета, то есть отречение от полноты жизни. «Но при этом мы вовсе не отказываемся от Иисуса Христа, – утверждают люди. – Но то, что мы добавляем к Нему, как раз свидетельствует о серьезности нашего посвящения Богу». То есть для таких людей Иисус Христос не самодостаточен, и к Нему нужно что-то еще добавить. Вот почему в стихе 11 апостол Па-

вел категорически возражает: «В НЕМ [в Иисусе Христе] вы и обрезаны обрезанием нерукотворенным, совлечением греховного тела плоти, обрезанием Христовым». Иными словами, благодаря только Христу мы принадлежим Богу. А в стихе 12 апостол добавляет: «Быв погребены с НИМ в крещении, в НЕМ вы и совоскресли верою в силу Бога». Отсюда следует, что наше греховное естество умирает не в ритуалах и обрядах, а благодаря духовному погребению или сораспятию с Иисусом Христом. И дальше в стихе 13 мы читаем: «Бог ...оживил вместе с НИМ, простив... все грехи». То есть прощение грехов связано с нашим совоскресением со Христом, а не с омовением тела от грязи и пыли.

В стихе 14 апостол Павел провозглашает, что Он истребил «рукописание... против вас», то есть упразднил божественный закон, обвинявший нашу совесть; и в стихе 15 продолжает: «ОН отнял силы у начальств и властей, властно подверг их позору, восторжествовав над ними Собою». Здесь апостол иронически описывает то, что Бог сделал с земными кумирами. Когда солдаты Римской империи завоевывали соседние страны, то на грудь взятых в плен царей и военачальников вешали таблички с их некогда высокими званиями. Эти голодные, усталые и грязные пленники долгие месяцы шли в Рим, а перед ними торжественно шествовали победители. Встречавшие эту процессию люди смотрели на пленников как на диковинных зверей, указывая на них пальцем и смеясь.

То же самое над властями мира сего сделал Бог в Иисусе Христе! Во времена апостола Павла этими властями

были прокураторы, проконсулы и наместники - все, перед кем преклонялись люди. И Павел открывает тайну: Бог отнял у них власть и силу, и Иисус тоже совершает торжественный марш победителя, а за Ним идут некогда сильные и могущественные, а теперь побежденные власти и начальства всех времен и поколений. После воскресения Иисуса Христа из мертвых им уже нечего сказать. И после этого апостол спрашивает колосских христиан (и нас тоже!): «И вы хотите уважать этих потерявших силу и власть людей? На них нужно смотреть так, как смотрит Господь Иисус. Он сделал их посмешищем! Он их победитель, а потому повиноваться нужно только Ему!» И маленькой общине простых христиан, задавленных комплексом собственной неполноценности и живущих среди знатных и влиятельных своих соседей, апостол Павел советует: «Взирайте на Иисуса Христа, потому что Он не только ваш Спаситель, но в Нем пребывает полнота Божества телесно, в Нем пребывает Сам Бог! И Он пребывает в вас и с вами».

#### 3. Два примечания

В заключение я хотел бы сделать два примечания. Первое: в *стихе 4* содержится важное предупреждение: «Это говорю

я для того, чтобы кто-нибудь не прельстил вас вкрадчивыми словами», то есть никто да не обманывает вас убедительной речью и аргументами. Как правило, в наших общинах проповедуется простое и ясное Евангелие, и среди нас есть христиане, делящие проповеди на скучные и на захватывающие дух. И если в проповеди нет особой глубины и живости – тогда, по их мнению, это не Слово Божье, не божественная истина. Конечно, нам, проповедникам, следует проповедовать живо и страстно, однако истина не зависит от того, как она преподана, и тот, кто забывает об этом, делает из себя живую мишень для обольщения.

Привлечение внимания слушателей – не самое главное; главное - что говорит Библия, что говорит Господь Иисус Христос. И чем больше их слова вытесняются из проповеди, тем слабее становится церковь. Вот почему апостола Павла беспокоило, что на колоссян большое влияние оказывали человеческие мнения и различного рода сенсации. И, может быть, кто-то из нас считает, что Евангелие только должно вызывать некий интерес и создавать благоприятную эмоциональную атмосферу; а если этого нет, то мы потеряем людей. Или если проповедь неинтересна, то не стоит тратить на нее времени! Если так говорят неверующие люди - то я их хорошо понимаю; но если ктото из нас так оценивает богослужения, то подобный христианин – человек увлечений и моды: сегодня ему интересно одно, завтра другое, и так до бесконечности. Ему важно лишь то, что щекочет нервы. Но апостол Павел строго предупреждает: «Это говорю я для того, чтобы кто-нибудь не прельстил вас вкрадчивыми словами».



второе примечание. В стихах 18 и 23 говорится о служении плоти, то есть об аскезе и соблюдении дней. Все это – изобретенная религия. Ведь «плоть» – это ушедший от Бога человек, и соблюдение им аскезы, постов и определенных дней - попытка конкурировать с Иисусом, рядящаяся в религиозные одежды. И разве не бывает так, что во время постов мы больше рассуждаем о том, что можно, а чего нельзя есть и пить, а не о самом посте и тем более не об Иисусе Христе? И такие рассуждения затмевают Его Личность. Наша же цель отражена в *стихе 5*: «Я... духом нахожусь с вами, радуясь и видя ваше благоустройство и твердость веры вашей во Христа», - пишет апостол. То есть он радуется порядку у колосских христиан, а не хаосу, так как центром их жизни является Господь. Затем он радуется их твердой, укорененной во Христе вере.

Мы знаем, что для укоренения дерева очень важно, чтобы невидимые глазу корни как можно глубже проникали в землю. И чем они глубже, тем больше будет плодов. Так и христианин своими жизненными корнями – волей, чувством, разумом, всем своим естеством –

должен быть погружен во Христа и Его Слово, и тогда его вера будет твердой и непоколебимой. А для этого нужно то, о чем говорится в стихах 6-7: «Так и ходите в Нем, будучи укоренены и утверждены в Нем и укреплены в вере, как вы научены». То есть вера требует научения тому, Кто такой Иисус Христос и как следует относиться к окружающему нас миру. Научение – это большой труд, благодаря которому мы становимся укорененными в вере, знающими Отца Небесного и волю Его.

І дальше в стихе 7 содержится призыв к каждому из нас: «Преуспевая в ней [то есть в вере] с благодарением». Наша вера будет укореняться тогда, когда каждый день мы будем благодарить Господа Иисуса Христа. Благодарность в молитве – это протянутая рука веры, которой мы принимаем небесные блага. И я очень хотел бы, чтобы так у нас всегда было. Да поможет нам Господь!

Владимир Рягузов, Федерал Вей, Вашингтон





Родился я в Иране в 1971 году. Отец — бывший военный, а мама — учитель начальных классов. Жили мы сравнительно неплохо. Иран на то время был относительно модернизированной страной. Воспитание в семье я получил мусульманское. Мамина сторона была более религиозной, чем сторона отца.

ХРИСТИАНСКИЙ ПАСТОР ШАХРАМ ХАДИАН (SHAHRAM HADIAN), В ПРОШЛОМ ИСПОВЕДОВАВШИЙ ИСЛАМ, ДЕЛИТСЯ СВОИМИ ПЕРЕЖИВАНИЯМИ И ИСКАНИЯМИ ЖИВОГО БОГА.

# ТЕПЕРЬ Я ЗНАЮ БОГА

В 1979 году мой отец завершил карьеру военного, и мы, предчувствуя нехорошие события в Иране, собрали вещи и в спешке покинули страну моего детства. Через 5 недель в Иране пришли к власти радикально настроенные исламисты. Иран начал меняться на глазах, везде ислам стал доминировать. Было больно смотреть на такие изменения...

На тот момент мы проживали в США. Чтобы получать пенсию, маме нужно было доработать 2 месяца, и она вернулась в Иран с надеждой, что скоро снова отправится в США. Но судьба сложилась совсем иначе. Как раз в то время, когда ей нужно было возвращаться в США, вышел новый закон, запрещающий въезд иранцев в Америку. Мама находилась в это время в Европе, она не могла уехать назад в Иран, и в США дорога была закрыта. Я ее не видел два с половиной года!

За это время мы переехали в Канаду. Наблюдали, как ислам разрушает структуру Ирана и проникает во все сферы страны. Это было очень больно! Тогда я подумал, что если это делает Бог, то я не хочу иметь ничего общего с таким богом. Мое сердце на-

полнилось равнодушием на многие годы!

Но вопросы, возникавшие в моем подсознании, не давали мне покоя. Что ждет меня после этой жизни? Буду ли я в раю?

Меня учили, что Аллах справедлив. Но я понятия не имел, что это такое. Что случится со мной, если я умру? Попаду ли я на небо? Нас учили, что для уверенности в небе нужно отдать свое тело в жертву Аллаху, подорвав себя и врагов ислама. Я видел, как молодые ребята, обвешанные гранатами, взрывали себя и окружающих. Делая это, они получали гарантию на небо. Я не мог понять, как справедливый Аллах мог требовать таких действий от людей?

Хотя я рос и воспитывался в мусульманской семье, в глубине сердца я хотел познать истину. В 1999 году по работе переехал в Атланту. Я думал, что, изменив место жительства и работу, я найду покой своей душе. Мне было на то время 28 лет. Работа, друзья и семья не заполнили пустоту в моем сердце. У Бога был Свой план по отношению ко мне.

В Атланте я работал учителем физкультуры, и мно-

го учеников приходили ко мне в класс. Однажды одна моя ученица поделилась со мной своей верой в Иисуса Христа. Она говорила мне, что великий Бог является Отцом Иисусу, что Иисус – ее Друг. Я подумал, как это может быть – ведь у Аллаха нет сына? У меня возникло много вопросов, которые я начал задавать ей. Мысли, что Бог пришел на Землю, умер и воскрес для спасения людей, не давали мне покоя.

Я видел, что религия делает с людьми и даже странами, но эта девушка была другой, ее жизнь была другой. Это заинтересовало меня. Я захотел больше узнать о Боге, в Которого верила моя ученица. Она, заметив мою заинтересованность, принесла кассету о смерти и воскресении Иисуса. Одна сторона кассеты — о распятии, другая — о воскресении. Нехотя я взял эту кассету и по дороге домой стал ее слушать. Содержание кассеты было необычным и очень меня заинтересовало. Приехав домой, я продолжал слушать, сидя в машине...

Через несколько дней я снова увидел свою ученицу и отдал ей кассету. Увидев выражение моего лица, она подумала, что я обижен. Помню, что ее руки дрожали... У меня было много вопросов, и поэтому она предложила встретиться со служителем из ее церкви. Как я рад, что эта девушка нашла в себе смелость поделиться своей верой! Дав мне кассету, она дала мне Правду... Иисус Христос есть краеугольный Камень, и принявшие Его примут жизнь. А те, кто не примут – станут камнем преткновения другим...

А тем временем Дух Святой делал Свою работу в моем сердце.

Я хочу сказать, что не девушка зацепила меня, а ее весть зацепила меня. Ее весть сделала свою работу. На самом деле то, что я считал пустотой, являлось правдой! И эта правда колола мое сердце снова и снова! Мы встретились со служителем из ее церкви, и я дал ему список волнующих меня вопросов. Просмотрев мой список, он предложил помолиться и попросил Духа Святого помочь нам. Улыбнувшись про себя, я подумал, что не верю в Духа Святого, и для меня вся Библия полна утопических историй. Тогда мы открыли Библию – и, к моему удивлению, я получил ответы на все мои вопросы! И это из «утопической» книги! Я был ошеломлен...

Два дня я находился в борении. И всегда, когда ехал в машине, я слушал христианские кассеты, которые мне одолжил служитель. Я заметил, что до воскресения Иисуса ученики были боязливы, а по воскресении Сына Божия они исполнились Духом Святым и стали смелыми! Читая Святое Писание, мы узнаем, что большинство учеников Иисуса умерли мученической смертью. Они были сильны и смелы.

Библия говорит, что около 500 человек были свидетелями Иисуса воскресшего. И это в течении 40 дней... Когда я слушал обо всем этом в машине, меня объяло странное чувство. Я начал плакать, и это был Дух Святой! Я остановил машину на обочине и, продолжая слушать кассету, услышал призыв помолиться Великому Богу. Внутренний голос звучал в сердце: «Шарам, сейчас ты знаешь правду – чему учит Библия, и чему учит Коран. Правда может быть только одна. Выбирай, кому служить и кому последовать!» Прямо там, на обочине, сидя в машине, я попросил Иисуса стать моим Спасителем. Я не знал последствий такой молитвы, но я был убежден, что Иисус есть Спаситель мира и мой Спаситель!

Когда я пришел домой, то позвонил теперь уже брату из той церкви и поделился с ним моей радостной вестью. Служитель был в восторге. Слава Богу! Мой брат продолжал наставлять меня, а моя душа была как губка – я впитывал в себя все. Бог, Которого я искал так много лет, наконец, нашел меня. Он – реальный Бог! Теперь я знаю Бога. Он показал мне Себя. Я хочу следовать за Ним на все сто пятьдесят процентов.

Через три дня приехали мои родители, и я поделился с ними такой радостной вестью. Лицо моего отца стало угрюмым, как на похоронах. Он не хотел меня видеть и все спрашивал, почему я оставил культуру? Я ответил, что культуру не оставлял, но оставил ислам. Он не смог меня понять.

Я благодарю Бога, что мы имеем Небесного Отца. И даже если наш земной отец не понимает нас, то наш



Небесный Отец все поймет.

Моя молитва и обращение к христианам – пожалуйста, просите страха Божия, не страха перед людьми. Живите для Христа! Возьмите свой крест. Не тратьте свое время напрасно. Бог прекрасен, и жизнь с Ним прекрасна!

Живите сегодня, как будто это последний день в вашей жизни. Бог достоин этого. Я благодарю Бога за Его Сына, Иисуса Христа.

Божьих вам благословений!

www.tilprogect.com



— Наташа, у меня для тебя хорошая новость! — сказал папа, как только пришел домой с работы. Он достал из кармана билеты в цирк. — Собирайся скорее...

Наташа была счастлива. Ее мама уехала на выходные навестить больную бабушку в деревне, а без нее девочке было очень скучно. Наташа быстро переоделась – ей не терпелось увидеть слонов, тигров и веселых клоунов. Всю дорогу она весело щебетала, задавая папе множество вопросов...

- Папа, а мне можно будет покататься на слоне?
- Конечно, если ты не боишься.
- Нет! радостно ответила Наташа, рассматривая веселого клоуна с игрушками.

ирк начался... Рядом с Наташей сидела девочка такого же возраста, со своей бабушкой. Девочки сразу же познакомились. Им было весело и интересно вместе. С разрешения бабушки папа купил обеим девочкам мороженое и напиток. Ира (так звали новую подругу Наташи) тоже просила бабашку покатать ее на слоне.

- Бабушка, пожалуйста, я мечтала об этом давно, упрашивала Ира.
  - В другой раз как-нибудь, Ирочка, у меня сейчас

недостаточно денег... – бабушка у Иры была очень хорошая, просто она одна воспитывала внучку, переживая определенные финансовые трудности.

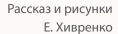
- Ира, не расстраивайся! Мой папа обязательно прокатит тебя на слоне, если твоя бабушка не будет против, успокоила подругу Наташа и поспешила к своему отцу. Папа, ты должен прокатить Иру на слоне тоже, она об этом давно мечтала; а у ее бабушки нет больше денег, тараторила Наташа...
- Я только что отдал последние деньги на твою фотографию с клоунами, с сожалением ответил отец.
- Папа, но я же ей пообещала, не унималась Наташа.
- Мне очень жаль… Думаю, тебе нужно извиниться перед девочкой или можешь пожертвовать ей свой билет.
  - Хорошо, я извинюсь, сказала Наташа.

ра упросила бабушку отпустить ее с Наташей, чтобы посмотреть, как она будет кататься... Очередь приближалась, но Наташа почему-то уже не испытывала большой радости от предвкушений развлечения. Да, она хотела прокатиться на слоне, но вот эта встреча с Ирой и ее несбывшейся мечтой... «Наверное, Бог не зря допустил эту встречу», – думала Наташа.

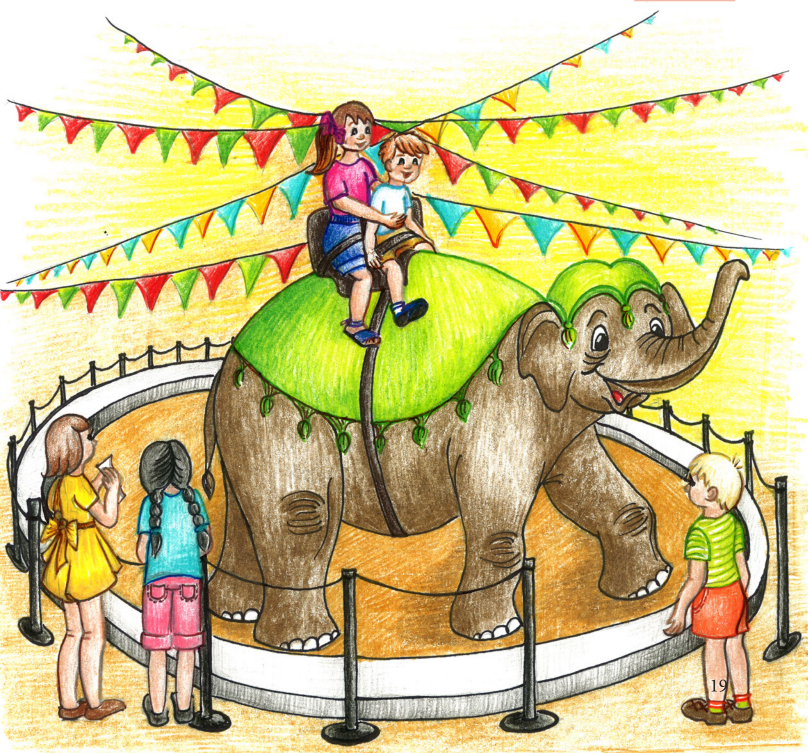
– Твоя очередь, Наташа! – Ира толкнула подружку в бок.

Работник цирка, помогавший детям садиться на слона, подал Наташе руку. Но, видя замешательство девочки, улыбнулся и ободрил ее: «Не бойся, наездница, проходи, слон уже готов!» Наташа застенчиво ответила: «Я не боюсь, просто... хочу отдать билет моей подружке. Она давно мечтала прокатиться на слоне!» – и протянула билет Ире.

Не скрывая своих чувств, Ира со слезами на глазах обняла и поблагодарила Наташу. Работнику цирка понравился поступок девочки. Желая вознаградить ее доброту, он весело произнес: «На этот билет вы можете прокатиться на слоне вдвоем. Думаю, что слон тоже будет не против...» И они все вместе засмеялись.







# THA HACOSHUJE DATE 2:14-15

Одно из самых восхитительных зрелищ, доступных человеку, — закат солнца. Окрашивая небо и облака в фантастические тона, сияющее светило радует взгляд и волнует сердце. Идеальная форма и безупречная чистота солнца поневоле вызывают восхищение. Сколько ни вглядывайся, невозможно увидеть ни щербинки, ни заусенца, ни пятнышка. Может быть, поэтому многие народы избирали солнце в качестве божества. В нем воплощаются наши представления о чистоте и совершенстве. Но, увы, не все так хорошо. В 1610 г. Галилео Галилей с помощью построенного им же телескопа обнаружил на солнце пятна. То, что невооруженному глазу представлялось образцом совершенства, на поверку оказалось далеко не таким безупречным.

Но-то подобное происходит в церкви. Недавно пришедшим все в ней кажется удивительным и прекрасным. Все добрые, вежливые, улыбаются друг другу и говорят о хорошем. Но проходит время, глаза привыкают, и все оказывается далеко не так радужно. Мы начинаем замечать недостатки и слабости. Видим пусть не грехи, но изъяны. Люди, которые казались идеально чистыми, обнаруживают пятна. Для некоторых это прозрение бывает весьма болезненным. Они разочаровываются и уходят.

В приведенном отрывке апостол Павел сравнивает христиан со «светилами», то есть с тем же солнцем, луной и звездами. За пятьсот лет до него муж желаний Даниил

пророчествовал, что *«разумные бу-дут сиять, как светила на тверди»* (Дан. 12:3). Христос тоже намекнул на это, когда сказал ученикам: *«Вы – свет мира»* (Мф. 5:14).

Представим себе эту яркую, впечатляющую картину: среди абсолютного мрака вселенной, в черном пространстве космоса ярко сияют светила, разгоняя тьму и оживляя своим присутствием мертвую холодность мира. Благодаря им существует жизнь на земле, и есть надежда в сердцах людей. Глядя на солнце, луну и звезды, мы забываем о суете и горестях, начинаем грезить о чистой и светлой жизни.

В духовном мире такими светилами являемся мы. Люди глядят на нас и видят, что жизнь – это не

только зарабатывание денег и выживание в борьбе за существование. Они убеждаются, что есть нечто высшее, чем инстинкты тела и похоти плоти. Они смотрят на наш свет и задумываются о вечности.

Но, увы, как на солнце есть пятна, так и у христиан есть пороки, которые иногда сильно вредят доброму свидетельству. В частности, Павел говорит о двух пятнах, омрачающих сияние благодати в церкви. Эти пятна – ропот и сомнение.

Ропот – интересное и важное в Библии слово. Само звучание отражает его смысл. В нем словно слышится недовольное ворчание. Причем «ропот» – звукоподражательное слово не только в русском, но и в других языках. По-гречески это «гонгусмос». По-английски – murmur. Ропот – это недовольство, выражаемое негромкой речью, в не вполне открытой форме. Это признак того, что человек недоволен и, ропща, исподволь высвобождает негатив, накопившийся в сердце.

Слыша слово «ропот», христиане почти всегда вспоминают израильтян, кости которых пали в пустыне. Подобно тому, как впереди им указывал путь облачный столп, вслед за народом шествовал ропот, и, когда стан останавливался, – он накрывал, словно туман, шатры и умы евреев. Вспоминая об этом, Павел убеждал читателей: «Не ропщите, как некоторые из них роптали и погибли...» (1 Кор. 10:10).

В Новом Завете главные любители ропота – лжеучителя. Апостол Иуда говорит о них: «Это ропотники, ничем не довольные» (Иуд. 16). И это одна из причин, почему люди идут за ними, ведь роптать самим и присоединяться к ропоту других – огромное удовольствие. В большинстве стран мира есть оппозиция к существующей власти. И главное оружие любой оппозиции – не программы, не лучшие канди-

даты и не мудрые проекты, а ропот! С помощью газет и интернета, выступлений и слухов во всем мире практически беспрепятственно сеется недовольство. Порой критика действительно конструктивна, но она теряется, утопая в обильных потоках обвинений и придирок.

Уже долгое время ропот и недовольство в восприятии многих являются признаком прогрессивности. Считается, что если человек спокоен и миролюбив, значит, он превратился в отсталого обывателя. И напротив, если высказывает возмущение и протест – значит, умен, прозорлив и идет в ногу со временем. Революционеры всегда находили самых активных последователей в среде молодежи, будь то социалистическое движение XIX в., коммунизм и фашизм XX в. или современные протестные движения. В молодежной среде семена ропота падают на самую благоприятную почву.

Возможно, мы считаем главными «ропотниками» людей пожилых, но это далеко не так. Наибольший ропот и недовольство исходит от молодежи, и проявляются они в молодежной среде наиболее ярко и агрессивно. Молодежные субкультуры демонстративно «плывут против течения». Рок, рэп, рэгги и другие музыкальные направления, популярные среди молодежи, имеют в основе протест и недовольство существующим порядком вещей. Недавно появившиеся и ставшие

популярными молодежные юмористические телепрограммы полны цинизма и неприкрытой наглости.

В христианской среде нередко наблюдается насмешливое и высокомерное отношение молодежи к пожилым. Старые песни высмеиваются, церковные традиции вообще не воспринимаются. Недовольство проявляется при любом удобном случае.

Разумеется, далеко не все идеально в традиционных евангельских церквах, и пожилые верующие, к сожалению, не всегда подают добрый пример. Да и нынешнее мироустройство во многом ущербно, общество заражено многочисленными болезнями. Библия призывает нас не только не быть соучастниками их, но и обличать. Тем не менее, существует разница между здоровым обличением и нездоровым ропотом. Разница, прежде всего, в состоянии души, в побуждениях сердца. Если библейское обличение сопровождается искренней любовью и внутренней скорбью, то спутники ропота – это ненависть, злость и беспокойство.

Несмотря на негатив, ропот привлекает. Людям нравится роптать, они находят в нем особое удовольствие. Во-первых, ропща, мы отводим огонь от себя. Становясь судьями, мы никогда не судим себя, все внимание обращая на того, кого избрали подсудимым. А кроме этого, в нас жива греховная плоть,

которая находит удовольствие в грехе. Возрожденное сердце ищет отрады в Боге, поэтому мы приходим в церковь, изучаем Библию, исполняем Божью волю. Но, как писал Павел: «...в членах моих вижу иной закон», и нам все еще доставляет какое-то глупое, бессмысленное удовольствие обсуждение недостатков других людей, недовольство властью, ропот друг на друга.

Причина ропота – не в людях и не в обстоятельствах. Два человека могут находиться в одних и тех же условиях, терпеть одни и те же неудобства, но один будет благодарить, а другой – роптать. Источник ропота – в сердце.

ругое «пятно», о котором говорит Павел, – «сомнения». В русском переводе это слово не совсем понятно, а по-гречески это «диалог». При этом если для нас диалог – мирная, созидательная беседа, то в оригинале оно скорее означает «противоречие», когда человек не согласен и утверждает свое собственное мнение.

В Библии много говорится о послушании и покорности. Этими качествами наполняет христиан Божий Дух. Но есть и противоположный дух – дух противоречия, когда человек действует наперекор, и не потому, что болеет за правду, а просто из вредности.

И снова, склонность к противоречиям - характерная черта молодежной среды. Юность – время перехода от родительской опеки к самостоятельности. У большинства этот переход сопровождается бунтарством и стремлением к самоутверждению. Родители (и вообще старшие) начинают казаться молодому человеку невообразимо старыми, их взгляды – безнадежно отсталыми, а характер - невыносимым. Это время, когда вызывающее поведение и откровенное хамство становятся нормой, самоуверенность и агрессивность - неоспоримым правом.



Противореча, мы редко стремимся к истине. Скорее, отстаиваем свой авторитет, заявляем о своих притязаниях. Некоторые так увлекаются этим занятием, что не могут удержаться, чтобы не внести сумбур в любое, даже самое мирное обсуждение. Их жизненный девиз - как у персонажа из мультфильма: «Баба Яга против!» Бывает, конечно, что попирается истина, ущемляется справедливость, и

тогда мы не должны молчать. Но опять таки, когда начинает противо-

сли мы избавимся от этих и неприятных пятен, то будем неукоризненными, чистыми и непорочными. Эти три слова – прекрасная пища для размышлений.

«Чтобы вам быть **неукоризнен**ными», то есть такими, кого невозможно укорить. Чтобы никто не смог придраться. Порой проверяющие органы, устраивая проверки, не оценивают, насколько эффективно производство или какими достижениями может похвастаться предприятие. Их интересует другое, они ищут нарушения: где не соблюдается техника безопасности, не выполнены пожарные требования, неудовлетворительно

бой жертве была «беспорочность». Животное не должно было быть ни хромым, ни слепым, ни покалеченным. Интересная перемена произошла в нашем языке. Раньше слово «порок» относилось именно к телесным недостаткам. А теперь грех настолько распространился, что это слово мы целиком и полностью относим к нравственным ущербностям. Если попросить случайного человека назвать какой-либо порок, что мы услышим? «Лень, переедание, жадность».

Души окружающих нас людей иска-

лече-

речить искренний христианин, он делает это с большой неохотой. Ему не доставляет радости, что приходится поднимать

спорный вопрос. Он хочет поскорее уладить все миром. Зато движимые духом противоречия словно силу черпают в критике, расцветают, светятся от удовольствия. Павел называет их больными, словно где-то они подхватили инфекцию, вирус противоречия. По его словам, такой человек «горд, ничего не знает, но заражен страстью к состязаниям и словопрениям, от которых происходят зависть, распри, злоречия, лукавые подозрения. Пустые споры между людьми поврежденного ума... Удаляйся от таких» (1 Тим. 6:4-5).

Нет ли в нас этого вируса? Не поднимается ли настроение, когда мы начинаем противоречить? Не получаем ли мы того злого, греховного удовольствия, когда действуем наперекор? Это тоже пятна, от которых тускнеет свет нашего свидетельства. Христос предупреждал: «Итак, смотри: свет, который в тебе, не есть ли тьма?» (Лк. 11:35).

санитарное состояние. Подобным образом ведут себя и окружающие нас люди. Они тоже ищут к чему придраться, и когда найдут, то только об этом и трубят. Поэтому Павел призывает: будьте неукоризненными!

«Чистыми»... Конечно же, в присутствии Бога мы никогда не будем чувствовать себя вполне чистыми. Перед Его белоснежной чистотой мы будем согласны с пророком Исаией: «...я человек с нечистыми устами» (Ис. 6:5). Но перед миром нам нужно стремиться к предельной чистоте. Чистой должна быть речь, без вульгарных и жаргонных выражений. Чистыми должны быть доходы, без хитрости и жульничества. Чистой должна быть одежда, причем не только в буквальном, а, прежде того, в нравственном отношении – без соблазнительных вырезов, хвастливых модных атрибутов, без вычурности и форса. Чистыми должны быть побуждения и намерения, все то, что Библия называет «сердцем».

«Непорочными»... Это слово обращает нас к временам, когда Богу приносились жертвы на алтаре. Главным требованием к лю-

ны до крайности. Мы же должбыть без недо-ΗЫ статков.

А между тем, сколько Кто любит их у христиан! поесть, кто поспать, кто поболтать по телефону, кто наряды, кто развлечения. Кто часами просиживает в социальных сетях, кто смотрит бесконечные сериалы. Какой бы ни был у нас недостаток, Господь желает его удалить. Он говорит: «Будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный» (Мф. 5:48). Точные и верные слова оставлены нам в Послании к Ефесянам 5:25,27: «Христос возлюбил Церковь и предал Себя за нее, …чтобы представить ее Себе славною Церковью, не имеющею пятна, или порока, или чего-либо подобного, но дабы она была свята и непорочна».

Нельзя не упомянуть и о положительной стороне дела. Она заключается в том, что если мы возрождены, то уже зажжены Христом. Свет - естественное проявление спасенной души. Мы не можем не сиять, в нас уже произошла удивительная перемена. Если неверующие – это «черные дыры» окружающего нас пространства, то мы – светила. Как не может укрыться город на вершине горы, так и свет просвещенных Святым Духом сердец обязательно будет пробиваться в словах и делах рожденных свыше Божьих детей. Мы порой и сами удивляемся тому, что совершает в нас благодать.

Единственное, что мешает све-

ту Христа, – это пятна. Уделим же серьезное внимание очищению себя. Большую роль в этом может сыграть Писание и регулярное общение с Богом. Окружающий мир строптив и развращен. Среди царящих в нем тьмы и греха, множества пороков и несовершенств Господь призывает нас быть «светилами»,

сияющими ярко и чисто для славы

Того, Кто нас создал и спас.

Александр Капустин, Светлогорск, Беларусь



#### из-за колючей проволоки

Поздравления для нашей церкви пришли после того, как был напечатан пасхальный номер журнала – поэтому помещаем их в этом номере.

#### Христос Воскрес, дорогие братья и сестры мои по вере!

Пасха... Величайшая из побед от времен мироздания, святая победа над смертью, которая была явлена миру Господом нашим Иисусом Христом. Самая праведная из побед, утвердившая Истину Творца на бессмертие души человеческой. Для нас Пасха — самое главное событие года, когда остро ощущается сплоченность людей, когда мы окружены особым проявлением внимания, заботы и любви и переполнены добрыми и светлыми чувствами.

Пасха... Она не оставляет равнодушными и не разочаровывает. Ее подлинность неоспорима. Это – полная новизна и постоянное обновление до перехода в вечность.

Пасха не может ассоциироваться лишь с прошлым, она напоминает о грядущем воскресении мертвых. Пасха – это завершение земного пути по плану Творца. Жить, постоянно пребывая в Пасхе, – значит умереть для греха и стремиться к воскресению, то есть постоянно пребывать в совершенствовании в себе всех добродетелей Господних. Пасха не делает исключений, но для нее неприемлемы светское политиканство или толерантность мира. Пасха – праздник для всех!!! И пусть коснется каждого сердца луч Вечной Любви Господа нашего и озарит в канун светлого праздника вас, дорогие братья и сестры!

Поздравляю вас – Христос Воскрес! И свидетельствую вам – Он наш Спаситель! Желаю вам самых обильных благословений от Господа на весь предстоящий светлый путь жизни, на труды благодатные на ниве Христовой во славу немеркнущую и вечную Господа наше-

го, распятого и воскресшего Иисуса Христа!

С братской любовью и молитвой о вас, брат Игорь

Осокин Игорь Н. ФКУ ИК-19 Магистральная 18 г. Казань, РТ RUSSIA Россия 420108



Во Истину... Какая благодать! В очаровании проснувшейся природы Всех чувств, увы, перу не передать От новизны на это время года.

Предстала в полой свежести весна, В любви Творца для взора ласка. И в сердце торжество царит, И душу преполняет Пасха...

# АЗАРТНЫЕ ИГРЫ: выигрышная ли это ставка?

Если бы вы знали Джефа, вы бы никогда не поверили, что он окажется в тюрьме. В старших классах он начал делать ставки в спорте и играть на автоматах. Когда в колледже он сделал большую ставку на футбольную игру и проиграл – он знал, что его будущее находится в опасности. Чтобы избежать трудностей с кредиторами, он оставил все и бросил учебу в колледже. Его заурядная работа не обеспечивала его приемлемым заработком, и он опять начал играть в азартные игры. Теперь, став старше и изощреннее, он начал воровать для покрытия своих долгов. Когда в полном отчаянии Джеф вошел в банк и начал требовать деньги, его арестовали и посадили в тюрьму, чтобы он поразмыслил о всем том, что могло бы произойти.

стория Джефа не уникальна, конечно же. Но  $m{I}$  Джефа отличает от других то, что он вырос в христианской семье и в хорошей церкви. Он не начал играть в азартные игры из-за голода или потому, что его родители не обращали на него внимания. Это все началось как развлечение и помогало справиться со скукой. До этого Джеф чувствовал призвание быть пастором или даже миссионером; он учился в колледже, чтобы подготовиться к служению. Контраст между тем, что могло бы произойти и тем, что произошло, делает его историю еще более болезненной.

Азартные игры могут овладеть сердцем любого, будь то христианин или не христианин, прихожанин или пастор. Многие люди, которые никогда не думали, что попадутся на эту приманку, втайне борются с этим проклятием, с этой истощающей вредной привычкой, которая разъедает семьи и церкви. Это проклятие не только распространяется в нашем обществе, оно спонсируется нашим государством и некоторыми церквями.

Что такое азартные игры? Это «деятельность, в которой личность подвергает риску что-либо ценное, обычно деньги, в надежде выиграть большее количество денег или что-то ценное; этот риск во многом связан с элементом случайности». В последние годы индустрия азартных игр предпочитает, чтобы для улучшения имиджа ее называли «игорный бизнес».

Много лет назад церковь противостояла азартным играм. В наше же время мы не слышим ни слова об этом. Мне не приходится сгущать краски – просто спросите детей, чьи родители развелись из-за финансовых потерь в азартных играх; спросите ребенка, чья мама тратит сто долларов в неделю на лотерейные билеты, а не на покупку еды и одежды. Одним словом, азартные игры уничтожают семьи.

Цель этой главы – ответить на несколько вопросов об азартных играх. Это всего лишь невинное развлечение или это грех? Как выглядит человек, зависимый от азартных игр? И наконец, есть ли надежда для тех людей, которые знают, что они зависимы, и хотят получить свободу? И какие последствия для тех, кто зависимы, но не хотят это признать?

#### ЯВЛЯЮТСЯ ЛИ АЗАРТНЫЕ ИГРЫ НЕВИННЫМ РАЗВЛЕЧЕНИЕМ?

Почему те из нас, кто не увлекается азартными играми, должны беспокоиться о том, что делают другие со своим свободным временем и деньгами? Разве те, кто противостоит азартным играм, не являются моралистами, поднимая много шума из ничего? Миллионы людей играют в азартные игры, не становясь зависимыми, и это их личное дело; конечно же, здесь присутствует риск, но он есть и при переходе дороги. К тому же, теперь многие штаты получают хороший доход от индустрии азартных игр, и этот доход идет на образование. Зачем же жаловаться?

Однако, если нам не безразличны семьи нашего народа, мы должны быть весьма озабочены распространением азартных игр в обществе. Азартные игры – это не просто способ проведения времени для взрослых; подростки и даже дети попадают в эту западню. Джеймс Добсон пишет: «Исследования показывают, что приблизительно две трети подростков играли в азартные игры в прошлом году. Иногда они делают ставки в спортивных или карточных играх со своими друзьями, но шокирующее количество играет в азартные игры вне зависимости от своего возраста. В Массачусетсе 47 процентов семиклассников и три четверти старшеклассников играют в лотерею... При

опросе 12 тысяч юношей в Луизиане, одна четвертая сообщила, что играет в видео-покер, 17 процентов играли на игровых автоматах, и один из десяти делал ставки на лошадей или гончих собак». В Коннектикуте 24 процента старшеклассников прогуливали уроки для того, чтобы играть в азартные игры».

Родители, вы слушаете?

Какое влияние имеют азартные игры на этих молодых людей? В Массачусетсе было проведено исследование старшеклассников: один из двадцати был арестован за нарушение, связанное с азартными играми; 10 процентов имели проблемы в семье, связанные с азартными играми; 8 процентов имели проблемы на работе или в школе из-за азартных игр. Две трети закоренелых игроков при допросе сознались, что воровали с целью финансирования своих азартных игр.

Статистика упорствует. В Мичигане 45 процентов футболистов и баскетболистов мужского пола из колледжа сознаются, что делают ставки в спорте, несмотря на четкие правила, запрещающие подобную деятельность. Больше 5 процентов сознаются, что намеренно промахиваются, допускают утечку внутренней информации для азартных игр или делают ставки на свои собственные игры. Приблизительно 8 процентов подростков уже подсели на азартные игры. Чикаго Трибьюн сообщает: «Молодые игроки воруют, продают наркотики, незаконно используют кредитные карточки своих родителей, растрачивают деньги своих работодателей, распродают свои вещи и даже доходят до самоубийства, когда впадают в зависимость».

Член городского управления из Чикаго рассказал мне, что приблизительно сто тысяч долларов покидает его регион в день получки, и эти деньги тратятся на азартные игры. Это деньги, которые должны быть потрачены на одежду, еду, аренду жилья. Бедные дети, живущие в скудости, так как их папа верит, что игра в лотерею принесет ему успех!

В 90-х годах штат за штатом начали легализировать азартные игры, поскольку законодатели старались привлечь средства для школ и общественных проектов. Мэр города Чикаго выступал в поддержку азартных игр со словами: «Это рабочие места, рабочие места!...» Но разве это существенная причина для создания общества азартных игроков? Во-первых, ни один цивилизованный народ не должен строить экономику на спинах тех, кого эксплуатируют; тех, кто меняет деньги на иллюзию богатства за счет других. Во-вторых, азартные игры далеки от того,



чтобы приносить прибыль штату – скорее наоборот, больше денег тратится на контролирование других преступлений, связанных с азартными играми.

Статья в журнале «Психология сегодня», 1982 года издания, говорит о психологической разрушительности азартных игр. Доктор Роберт Политцер, эксперт в области компульсивного влечения к азартным играм, «приблизительно оценил, что каждый игроман разрушает от 10 до 17 жизней». Поскольку игрок «обычно делает ставку в два раза больше своего заработка, он стоит обществу более 40 тысяч долларов в год».

Национальный совет по вопросам игровой зависимости сообщает, что один из пяти патологических игроманов пытается покончить с собой. Сержант полиции Соломон Белл, в нерабочее время проигравший тысячи долларов в казино в Детройте, напоследок попытал свое счастье в Блэк Джек – и проиграл. Чикаго Трибьюн сообщил: «Офицер стоял и кричал «Неееееет!» Потом выхватил пистолет и всадил пулю себе в голову; другие игроки разбежались в поисках защиты». Друзья говорили, что тридцативосьмилетний офицер был жизнерадостным человеком без заметных проблем в жизни. Его характеристика была безупречной, но он не смог пережить проигрыш.

І гровой рынок привлекает и старших людей. Казино соблазняют настораживающее количество людей старшего возраста, которые надеются нажить капитал за счет своего свободного времени и некоторых денег. Многие из этих людей возвращаются каждую неделю, чтобы вернуть свои сбережения, потерянные в предыдущих азартных играх. В казино старички вступают в самодостаточный фантастический мир сверкающего света, зеркальных колонн и кристальных люстр. «Гудки, звонки, мигающий свет, бряцанье жетонов в игровых автоматах – это все может быть завораживающим в заведении, где нет окон и часов».

Казино нанимают туристические компании, чтобы те организовывали дешевые туры, собирая старших людей из разных районов и привозя их в ближайшее казино. Например, 9 миллионов человек в год приезжают в Атлантик Сити на автобусах от казино, и воскресенье – это их самый занятый день недели. Многие старшие люди, соблазнившись такой фантазией, стыдятся вернуться в церковь. В 26 штатах – приблизительно 600 казино.

Пэт Фаулер, исполнительный директор Совета по вопросам игровой зависимости штата Флорида, который базируется в Орландо, спрашивает: «Кто еще заедет за вами домой, отвезет вас в безопасное место, где вы можете заняться интересным делом; даст вам обед, будет называть вас по имени и сделает так, чтобы вы чувствовали себя важными? Наше общество воспринимает пожилых людей как что-то ненужное, а игровая индустрия это использует». Казино в Айове дает старшим членам клуба 50 процентов скидки на лекарства по рецепту. Некоторые казино дают людям старшего возраста карточку, которая отслеживает выигрыши и проигрыши, что дает право на бесплатную еду или номер в отеле. Многие постоянные клиенты казино – женщины, использующие азартные игры как возможность сбежать от скуки, одиночества и депрессии.

М ы должны быть обеспокоены азартными играми еще и по той причине, что они взывают к базовым порокам человечества. Азартные игры тесно связаны с грехом жадности. Они основаны на ложной рекламе. Лотереи рекламируют себя так: «Утром сыграй – вечером получи наличку» или «Самый короткий путь к сладкой жизни». В Чикаго на рекламе казино можно прочитать: «Этот билет может быть вашим выходом». Конечно же, реклама изображает хорошую жизнь, богатства и удовольствия. Это выглядит привлекательно, особенно для бедных, которые едва могут позволить себе покупку билетов.

Некоторые из нас помнят, когда азартные игры были не только строго регулируемы, но даже запрещены. Мы могли бы понять, если бы государство смирялось с ними; но никто не мог и представить, что государство станет частью этого бизнеса. Мы с трудом можем



себе представить, чтобы государство было вовлечено в порнографический бизнес (однако, принимая во внимание нравственный упадок, все возможно); но сегодня государство не только легализировало азартные игры, но и спонсирует их. Государственное спонсирование уменьшает предрассудки, связанные с азартными играми. Действительно, сегодня нам кажется, что покупка лотерейного билета – это гражданская обязанность. Как-никак, вы помогаете поддерживать свое общество.

Администраторы лотереи знают, что покупателей уже не будоражит мысль о возможности выиграть несколько миллионов долларов, поэтому нужны большие призы для привлечения денег. Вы помните общее помешательство по поводу Джекпота Пауэрбол на сумму 295 миллионов долларов? Некоторые студенты играли на свою стипендию, а некоторые домохозяйки использо-

вали месячные деньги для питания на покупку лотереи. Когда люди получают чеки от социального обеспечения, они выстраиваются в очередь, чтобы играть в лотерею, ожидая превратить свой небольшой доход в большое богатство.

Конечно же, есть много видов азартных игр. Начиная с 1995 года пользователи интернета имеют возможность играть в азартные игры на 140 нерегулируемых веб-сайтах, где участники могут влезть в долг на несколько тысяч долларов, нажав всего лишь несколько клавиш. Так многие теряют свои сбережения, покупая акции и облигации онлайн, и одним нажатием мышки превращают свои компьютеры в казино. Даже ставки на коней и собак все еще популярны, но самой популярной азартной игрой (вероятнее всего) является государственная лотерея, теперь уже в тридцати семи штатах.

Согласно «Международному Игровому Бизнесу», американцы проиграли 50 миллиардов долларов в легальных играх в 1997 году, из них 27 миллиардов в казино и 16 миллиардов в лотереях. Статистика 2000 года еще выше. Хотя многие контролируют сумму денег, которую они тратят, другим сложно преодолеть свое импульсивное желание. Чем больше они проигрывают, тем сильнее их желание вернуть потерянные деньги.

#### ЯВЛЯЮТСЯ ЛИ АЗАРТНЫЕ ИГРЫ ГРЕХОМ?

Нестей для азартных игр ложится на плечи церкви. Единственный столп общества, который должен противостоять азартным играм, молчит или принимает их. «Больше всего людям могут помочь церковь, храмы и государство. И теперь они все вовлечены в бизнес азартных игр», – говорит активист против

азартных игр Арни Векстер.

Являются ли азартные игры развлечением, грехом или слабостью? Нормально ли играть в азартные игры время от времени, ведь многие не становятся зависимыми? Не существует ведь одиннадцатой заповеди, гласящей: «Не играйте в азартные игры». Католическая церковь всегда позволяла азартные игры, если это не достигало экстрима. Когда Кардинал Бернадин из Чика-

го заметил, что церковь должна собирать деньги через дары и пожертвования, а не через бинго, это вызвало взрыв противоречий. Многие жаловались, что без азартных игр церковь не может наполнить свой бюджет.

ИГРАТЬ СЕЙЧАС!

Джордж Вашингтон сказал: «Азартная игра – дитя алчности, сестра беззакония и мать беды». В то же время нам говорят, что он вел детальную запись своих собственных побед и проигрышей в карточных играх. Августин был прав, когда сказал: «Дьявол изобрел азартные игры»; и, к счастью, насколько мне известно (в отличие от Вашингтона), Августин практиковал то, о чем проповедовал. Я согласен с ним. Я верю, что дьявол изобрел азартные игры, и поэтому это грех. Хотя Библия не говорит напрямую на эту тему, давайте рассмотрим несколько принципов, которые, как я думаю, приведут нас к этому заключению.

#### НАРУШЕНИЕ РАБОЧЕЙ ЭТИКИ

А зартные игры насмехаются над работой как способом получения денег. Одно рекламное объявление азартных игр говорит, что есть два способа заработать миллион долларов: один – тяжело работать, второй – через азартные игры. Объявление утверждает, что вы – глупец, если ходите на работу каждый день, тогда как вы бы могли выиграть мил-

лион долларов в лото. Однако Апостол Павел пишет: «Если кто не хочет трудиться, тот и не ешь» (2 Фес. 3:10). Работа – это заповедь и дар Божий (Исх. 20:9; Еф. 4:28; 2 Фес. 3:6-12).

Согласно Библии есть только четыре способа получения денег. Первый – это работа; второй – в качестве наследства; третий – от вложений; четвертый – в качестве дара. Азартные игры не подпадают ни под одну из этих категорий. Азартные игры – это красть у других, чтобы стать богатым; они процветают благодаря человеческим слабостям. Некто сказал: «Азартные игры – это паразит, который кормится от личностей и общества».

Конечно же, кто-то может возразить, что азартные игры - это не воровство, поскольку люди отдают свои деньги «добровольно», когда делают ставки. Это правда; однако это то же самое, что брать деньги у пьяницы: он может «дать» их вам, но есть ли у вас право взять их? Помните - люди, которые «дали» их вам, не поступили так потому, что заботятся о вас; они заботились о себе и на самом деле хотели то, что есть у вас. Они отдали их с жадным ожиданием, что выиграют, но случай выбрал вас вместо них. Они давали с тем же мотивом, с которым вы купили билет лотереи. Если так случится, что вы выиграете в лотерею, у вас в руках будут чьи-то деньги на продукты, чьи-то деньги на

одежду, а также чья-то пенсия.

Азартные игры – это кража по взаимному согласию. Только то, что люди соглашаются на что-то, не делает этот поступок нравственным. Да, есть некий риск при инвестировании в фондовую биржу, но это основано на реальном заработке и на непременной стабильности экономики. Инвестирование в компании на основе потенциального роста – это одно, а отдать свой заработок на произвол игрального кубика – это другое.

#### ЗЛОУПОТРЕБЛЕНИЕ РАЗУМНЫМ РУКОВОДСТВОМ

исус рассказал историю об управителе, который позвал своих десятерых рабов и каждому дал по одной мине или по одному таланту денег. Его приказ был следующим: «Употребляйте их в оборот,

пока я возвращусь» (Лк. 19:13). Вернувшись, управитель попросил отчет, и все рабы (кроме одного) хорошо использовали деньги. Лукавый раб, однако, не использовал деньги управителя, чтобы приумножить их. «Господин! вот твоя мина, которую я хранил, завернув в платок, ибо я боялся тебя, потому что ты человек жестокий: берешь, чего не клал, и жнешь, чего не сеял» (Лк. 19:20-21).

Управителя это не порадовало. Он выругал раба: «Лукавый раб!.. Для чего же ты не отдал серебра моего в оборот, чтобы я, придя, получил его с прибылью?» (Лк. 19:22-23). По приказу у лукавого раба забрали талант. Нужно отдать рабу должное за то, что он хотя бы сохранил талант в земле, и ему было что предложить управителю! Подумать только, что бы сказал управи-

тель, если бы лукавый раб утратил единственный талант, играя в азартные игры!

Кстати, это ответ тем, кто говорит: «Я играю в азартные игры, но только на ограниченную сумму. Я покупаю только два лотерейных билета в неделю, не больше». Сумма ставки не меняет сути азартных игр. Маленькие ставки влияют только на степень, но не на вид. Многие люди участвуют в «благотворительных азартных играх» в поддержных азартных играх» в поддержные по не на вида в поддержных азартных играх» в поддержных в поддержных в поддержных в поддержных играх» в поддержных в

ку школы или церкви. Но почему для поддержки не пожертвовать день-

ги напрямую?

#### НЕУДОВЛЕТВОРЕННОСТЬ БОЖЬИМ ОБЕСПЕЧЕНИЕМ

идя в темнице, Апостол Павел написал: «... я научился быть довольным тем, что у меня есть. Умею жить и в скудости, умею жить и в изобилии; научился всему и во всем: насыщаться и терпеть голод, быть и в обилии и в недостатке. Все могу в укрепляющем меня Иисусе Христе» (Флп. 4:11-13). Азартные игры взывают к нашей жадности, Билл Хайблз называет это «монстром под названием "больше"». Азартные игры основаны на нашем желании быть богатыми.

Нам следует направлять к Богу свою веру в то, что Он обеспечит нас необходимым. Вера в Божье провидение и вера в «удачу» – это две разные вещи, два взаимно исключающих объекта веры. Язычество всегда

взывало к «удаче», христиане же взывают к Богу.

Но неужели Бог не может контролировать роль игрового кубика? Разве Библия не говорит о «бросании жребия»? Да, жребий бросали во времена Ветхого Завета, но это было разрешено только в тех случаях, когда народ решал между «да» и «нет» в принятии решений. Жребий никогда не был использован для одобрения азартных игр Богом. Солдаты, которые бросали жребий об одежде Христа, нарушили данное Библейское учение и не являются для нас примером для подражания!

Некоторые люди покупают лотерейные билеты и потом молятся о том, чтобы выиграть, аргументируя (совершенно верно), что результат лотереи в Божьих руках. Да, конечно же, Бог мог бы сделать победите-

лем тебя или меня; но, подумайте только, как много людей проиграют при этом! Поскольку игрок отказывается быть разумным управителем Божьих ресурсов, выходит так, что у Бога нет причины отвечать на его молитву. Да, вся жизнь состоит из рисков, но азартные игры являются искусственно изобретенным риском, где прибыль победителя напрямую связана с проигрышем всех остальных участников.

(окончание следует)

Д-р Эрвин Люцер, пастор церкви Муди, Чикаго

(Серия «Семь ловушек врага», перевод с англ. языка Екатерины Моралес)





## Как реагировать на распятие священника в XXI веке?

Очередное преступление террористов-исламистов против человечества на Страстную пятницу вызывает у людей разные чувства: сострадание к потерпевшим, глубокое сожаление о безвременно погибших и, одновременно, гнев, месть, страх и беспокойство.

Оказывается, как сообщает newsru.com, 4 марта боевиками было совершено нападение на приют Сестер матери Терезы в Адене, в ходе которого были убиты четыре монахини и 12 сотрудников этого учреждения. Также был похищен Том Ажанналил, член ордена салезианцев Дона Боско. Бандиты сразу заявили, что собираются его распять в Страстную пятницу, однако до последнего момента судьба священника оставалась неизвестной. Индийское правительство предпринимало по дипломатическим каналам все возможные усилия, чтобы добиться освобождения отца Тома, но они оказались безрезультатными, и боевики привели в исполнение свой жестокий замысел.

Люди, совершившие это злодеяние, еще раз подтвердили, кто является их владыкой. Конечно же, это та же личность, что вдохновила людей в первом веке распять Иисуса Христа. В свое время Иисус им прямо сказал: «Ваш отец – диавол» (Ин. 8:44).

Казалось, что такое бесчинство и зверство уже далеко позади, и в XXI веке это невозможно. Оказывается, возможно... Дьявол, вселившийся в души людей, способен на все, и он хочет запугать христиан. Помните, в первые века христиане были жестоко гонимы, но никто и ничто не смогло их низложить.

Я уверен, что Господь был с этим распятым священником, что Он его поддерживал и давал силы перенести все страдания, муки и боль. Только Иисус Христос мог Сам понести на Себе все муки и позор, и даже Отец Небесный оставил Его. Но Своим последователям Он обещал, что никогда их не покинет и не оставит. Помните, в Великом Поручении сказано: «И се, Я с вами во все дни до скончания века» (Мф. 28:20).

Ну, а над людьми, совершившими это преступление, горит гнев Божий. Они не смогут уничтожить Церковь Иисуса Христа ни в Индии, ни в Пакистане, ни в Сирии, потому что так сказал Иисус, потому что Его рука постоянно поддерживает нас!

Нам сегодня не стоит предаваться гневу и мести. Христиане, по Слову Божьему, должны дать место гневу Божьему. В то же самое время необходимо продол-

жать труд любви и благовестия. Безусловно, это не снимает ответственности с людей власти, которые носят меч – ведь они должны проявлять заботу о своих гражданах и защищать их от подобного насилия.

Василий Трубчик, Кобрин, Беларусь

## «Я ЖЕЛАЮ ИСПОЛНИТЬ ВОЛЮ ТВОЮ, БОЖЕ МОЙ, И ЗАКОН ТВОЙ У МЕНЯ В СЕРДЦЕ»

ПС. 39:9



Книгоноша — это продавец книг вразнос или работник, доставляющий книги на дом. Так объясняет значение слова «книгоноша» «Словарь русского языка» Ожегова С. И. Сегодня в роли книгонош выступают не только отдельные лица, но и магазины, книжные рынки. Можно найти любую книгу по интересам. Свободно продаются Библии, Новые Заветы, другая христианская литература. Не всегда было так. Пожилые члены церкви рассказывают, что в нашей советской атеистической стране распространение Божьего Слова было наказуемо. Редко кто имел Библию. Брали ее читать по очереди. Переписывали от руки главы Нового Завета. Но и тогда были смельчаки-книгоноши. Благодаря им в нашу семью пришла Благая Весть.

Моя тетя жила в селе Дмитриевка, Запорожской области. Это в Украине. В селе была община христиан-баптистов. Оттуда мы получили Новый Завет. Село находится недалеко от г. Бердянска, портового города. Скорее всего, морем, из-за океана, везли книгоноши Новые Заветы. Тот Новый Завет, что прислала тетя, был напечатан в Бруклине, США.

По вечерам в наш дом собирались соседи. Меня, семилетнюю девочку, садили на скамейку, и я читала неграмотным взрослым главы из Нового Завета. Хоть и не скоро, но семя Божьей Любви проросло и в моей душе. Я имею спасение по вере в Иисуса Христа. Всегда восхищалась смелостью христиан-книгонош. Рискуя жизнью и свободой, несли они свет просвещения язычникам. Хотелось больше узнать об их жизни и труде.

И Господь послал мне знакомство с человеком, посвятившим свою жизнь служению Богу. Это – книгоноша Дмитрий Тимофеевич Волошенюк. Живет он и трудится в Украине, г. Макеевка, Донецкая область.

Дмитрий Тимофеевич – интересный собеседник. Благовестник. С кем бы ни говорил, обязательно спросит: «А вы записаны в Книге Спасения?» И начинается рассказ о Боге, о лукавом времени, о необходимости примирения со Христом. Соглашается рассказать о своем пути к Богу, о трудностях и победах в служении Господу. Рассказывает спокойно, иногда с легким юмором. Первый мой вопрос – о семье, родителях.

- Дмитрий Тимофеевич, расскажите о своих родителях. Недаром говорят, что все начинается с детства. От кого впервые услышали о Боге?
- Родился я 21 января 1937 г. в селе Чечелевка. Это Гайсинский район Винницкой области, Украина. Отец мой был плотником. Женился он рано, в семнадцать лет. Маме было восемнадцать. В семье родилось одиннадцать детей. Я родился вторым ребенком. Родители были православные. Отец имел один класс образования. Воевал в финскую, работал в органах НКВД. Имел буйный характер. Был драчун и пьяница. У нас в селе была община христиан. Их называли «штундами». Большая община, человек триста. Жаль, что после гонений, ссылок, репрессий осталось человек шестьдесят. Отец стал посещать собрания. Уверовал. Первое, что он сделал – бросил пить. Помню, как лунной ночью он ходил по двору, выливал самогон и приговаривал: «Або я, або горілка». Мама уверовала через одиннадцать лет. А я учился. Сначала семилетка, потом десятилетка. В 1955 г. работал на целине, в Казахстане. Там впервые встретился с репрессированными. Встреча с



ними не прошла для меня бесследно. В 1956 г. призвали в армию. Направили учиться в танковое училище. Бога я тогда не знал. Комсомольцем не был. Ко мне было подозрительное отношение. Устраивались обыски. Писем из дома я не получал. Однажды в своей записной книжке увидел три иностранных адреса. Вызвали в особый отдел. Под пистолетом заставляли написать слова «Бога нет» и сказали подписаться под ними. Я тогда вспомнил слова отца. Провожая меня в армию, он сказал: «Сынок, время сейчас тяжелое. Нигде и никогда не говори, что Бога нет. За каждое слово нужно будет дать отчет Господу. Никаких провокационных бумаг не подписывай».

- А что, Бога нет?
- Нет!
- Тогда зачем подписывать? Вы сами об этом говорите.

Хотел уйти из училища. Заваливал экзамены. Спортивные показатели у меня были самые плохие. Помог уйти военврач. Дал заключение: «не годен». Вернулся в часть. После демобилизации поехал работать в Донбасс. Учился в Донецком индустриальном техникуме. Начался период Богоискательства. Однажды я увидел, как возле православного храма плакал молодой человек. Стоял, смотрел на храм и плакал, не скрывая слез. Я был удивлен. Почему плачет? Есть ли Бог? Стал читать «Библию для верующих и неверующих» Ярославского, «Справочник атеиста». Черпал знания, размышлял. Начал посещать привокзальную церковь. Там пастором был Батов С.Н. Посещал и другие церкви: на Смолянке, в Буденновке.

Покаялся я в 1960 г. В 1962 г. принял крещение в г. Кировограде. В ту памятную ночь принимали крещение шесть молодых братьев. Привел нас на речку Иосиф Бондаренко, а преподал крещение И. Я. Антонов.

Служение мое началось в трудное время. Власти запрещали приводить в церковь молодежь, детей. Проповедовали только пожилые братья. Креститься разрешали после тридцати, объясняя тем, что Христос

в тридцать лет крестился. Я был членом инициативной группы в организации движения против циркулярных писем пресвитерам церквей. В 1964 г. был тайным курьером по переправке Библий из Москвы на Донбасс. Учился конспирации. Одинаковые пустые сумки менял на полные. Передавали Библии Виктор Андреевич Кригер (живет сейчас в Германии) и Петр Козынко. С областным пресвитером Татарченко развозили Библии по церквам.

Я с детства мечтал печатать книги. Помню, как к отцу приходили книгоноши. С каким почтением брал отец книги в руки! Мечта моя исполнилась. Я стал печатником. Прошел обучение в г. Ровно у Дятлыка Николая. Из Германии привезли книгу по шелкографии. Я по специальности инженер. С помощью Николая Дятлыка начали печатать духовную литературу. Сами изготовили печатный станок, сами готовили химический слой для нанесения на специальный нейлон, который доставляли нам из Швеции и США через Москву. Краски для печати тоже делали сами. Выполняли самостоятельно все полиграфические и издательские работы с нуля до готовой книги. Печатали с женой в своей квартире. Работали на производстве, а в выходные и праздничные дни печатали христианскую литературу и распространяли по церквам. Издавали на собственные средства. Я выращивал и продавал тюльпаны, ломал на продажу лозу.

За годы подполья, с 1984 г. по 1990 г., было отпечатано:

| 1. Церковь предназначена для престола | - 1000 экз. |
|---------------------------------------|-------------|
| 2. Не расточай свои печали            | - 1500 экз. |
| 3. Фундаменты жизни                   | - 1500 экз. |
| 4. Голос пророчеств                   | - 2000 экз. |
| 5. Война со святыми                   | - 500 экз.  |
| 6. Новый Завет                        | - 3000 экз. |
| 7 Евангелие от Луки                   | - 15000 aka |



8. Песнь Возрождения - 5000 экз. 9. Билл Брайт – 5 брошюр - 1000 экз. 10. Библейские принципы семейной жизни - 1000 экз. 11. Совокупность совершенства (Рогозин) - 1000 экз. 12. Только 7 дней - 1000 экз. 13. Трактаты на разные темы - 150000 экз.

С 1990 г. стали печатать открыто. Бог начал разрушать атеистическое государство. В Украину начала поступать гуманитарная помощь от христианских миссий Запада – печатное оборудование было старое, восстанавливали мастера из Голландии от миссии «Приди и помоги». Они обучали ремонтировать и настраивать офсетные печатные станки.

В 1990 г. я со своей женой, Волошенюк Анной, перешел из миссии г. Ровно «Свет Евангелия» в отделение миссии «Свет Евангелия» г. Макеевки. Там мы стали осваивать пришедшие офсетные машины. В 1993 г. получили б/у печатную машину «Ромайор-313» выпуска 1975 г., которую восстановили с помощью местных мастеров государственной типографии.

Так началась работа нашей нынешней типографии при благотворительном фонде «Свет Воскресения». Жена работает в офисе «Свет Воскресения», а я работал в отделе печати при христианском обществе «Свет Воскресения». При руководителе фонда Малове Александре Валентиновиче был предложен проект развития христианской типографии. В 2000 г. была куплена еще одна б/у печатная машина «Ромайор-314» выпуска 1991 г., на которой мы сейчас работаем. Купили клеевую малую ручную машину, фрезерный станок для блоков, ручную гильотину для обрезки книжных блоков. В апреле 2001 г. были куплены новый компьютер, принтер на формат бумаги АЗ и сканер А4. Приобретенное печатное оборудование обеспечивает лучшее качество пленок для печатных пластин и из-

32 Свет Свангелия № 4 (116) июль-август 2016

бавляет от монтажных работ печатных пленок.

После реорганизации миссии «Свет Воскресения» мне было предложено выйти из миссии на самостоятельную работу. И я с отделом печати перешли в миссию «Дорога к сердцу», которой руководит Шаптала Сергей Михайлович. Все оборудование отдела было передано миссией «Свет Воскресения» в безвозмездное пользование миссии «Дорога к сердцу».

С 1991 г. по 2007 г. было напечатано большое количество книг, брошюр, трактатов, пригласительных и афиш на евангелизацию, уроков для заочной библейской школы, календарей трех размеров, открыток и закладок, рождественских и пасхальных буклетов. Расход бумаги составил 136 тонн...

\* \* \*

Слушаю Дмитрия Тимофеевича и пытаюсь представить тот огромный труд, проделанный им. Мой собеседник скромно умолчал о своей работе с творческой молодежью. С его помощью издано много поэтических сборников молодых авторов из разных областей Украины. Дмитрий Тимофеевич выпускает сборник «Поэтическая тетрадь». Подбирает стихи молодых и известных христианских поэтов. Цель одна – Благовестие. Выпускается и литература для детей.

Рабочий день книгоноши Д. Т. Волошенюка начинается рано. Позвоните в типографию в семь утра. Он уже на месте. Начинается день с молитвы, разбора Божьего Слова. Не могу не спросить Дмитрия Тимофеевича: «Каким основным правилом вы руководствуетесь в своем служении Богу? Каков Ваш девиз?» Ответ: «Знать волю Бога и исполнять ее».

Пожелаем Д. Т. Волошенюку еще долгие годы быть книгоношей, трудиться для славы нашего Господа Иисуса Христа.

<u>Телефон редакции:</u> (06232) 7-39-72. <u>Адрес:</u> Украина, Донецкая обл., г. Макеевка-34, пер. Канатный 15.

> Валентина Коноваленко, Донецк, Украина

В небольшой типографии г. Макеевка Донецкой обл. в Украине выпускается евангелизационный журнал «Путь» при поддержке церкви «Свет Евангелия». Журнал был основан в 2005 году с целью распространения Благой вести среди разных слоев населения Украины. Брат Д. Волошенюк с другими сотрудниками типографии смогли воплотить эту мечту на бумаге. И до сегодня журнал выходит б раз в году и распространяется в больницах, домах престарелых, библиотеках и школах разных населенных пунктов Украины.



#### СЛЮСАРЕВА Татьяна Павловна (1951-2016)

**27 мая 2016 года** ушел из жизни наш самый дорогой на этой земле человек – любимая жена, мать, бабушка. И, взирая на кончину ее дней, невольно утверждаешься в уповании на Великого Спасителя, даровавшего такую надежду на радость встречи в Его небесных обителях, где нет разлук и горя, а только мир и любовь без конца и края.

Благодарим Господа, даровавшего нам такую христианку в лице Слюсаревой Татьяны Павловны, которая оставила добрый след для семьи и всех знавших ее. Светлая память моей милой Танечке.

Любящий муж

#### NTOL

Уже виски покрыл пушистый снег, Вот-вот наступят стужи и метели...

А я не все успела, что хотела, Не все сказала.

не простила всех.

Подходит время подводить итог Делам, словам, ошибкам и скитаньям, Слезам, утратам, подвигам, исканьям, Всей жизни этой.

Я знаю: время подводить итог, Пока еще душа и тело бодры, А не в постели.

не на смертном одре, Увидев вечность и ее порог.

что дает мне Бог.

Итог проверить надобно, пока Не наступила с холодами осень.

Пока ночами смерти дух не просит, И что-то может совершить рука...

Остаток жизни пролетит, как пар, И стану я перед последней гранью, К которой шла со

всем моим стараньем, Надеясь Небо получить как дар.

Открой ошибки, Господи, сейчас. Чтоб я успела что-либо исправить, Чтоб к Небу взор души могла направить И ожидала восхищенья час!

Т. П. Слюсарева

#### БЫТЬ, А НЕ КАЗАТЬСЯ

*Для меня это важно* – Не казаться, а быть: Честно, праведно, свято Перед Богом ходить; Одобренья людей Не стараться искать. Слово Божие в жизни Своей исполнять.

*Для мня это важно* – Не казаться, а быть: Светом ярким, небесным Перед миром светить; Волю Божью святую Всей душой принимать, Перед злом и неправдой Головы не склонять.

Для меня это важно -Не казаться, а быть: С лицемерием, ложью Никогда не дружить; От насмешек людей Не грустить, не страдать, А на злые слова Научиться молчать.

Для меня это важно – Не казаться, а быть: Сердцем искренним, добрым Ближних, дальних любить: Их ошибки, просчеты Навсегда забывать; Огорченья, обиды Научиться прощать.

Для меня это важно – Не казаться, а быть: В упованьи быть твердой, По теченью не плыть. И во всех обстоятельствах Сердце чистым хранить. Для меня это важно – Не казаться, а быть...

> Т. П. Слюсарева, 2010

#### КАРПОВА Арина

(март – май 2016 г.)

17 мая Господь забрал к Себе Арину КАРПОВУ, доченьку Николая и Анны. Девочка прожила по земным измерениям такую короткую жизнь – всего три месяца, – но оставила неизгладимый след в сердцах родных и близких. Пусть Господь утешит скорбящие сердца, укрепит веру и дарует сил принять Его суверенную волю.

> Когда нежданная беда нарушит наш покой – Даруй, о Господи, тогда быть сильными душой; В смиреньи трепетном склонясь, от сердца дай сказать: «Да будет воля лишь Твоя! Ты – дал, Ты можешь взять...»

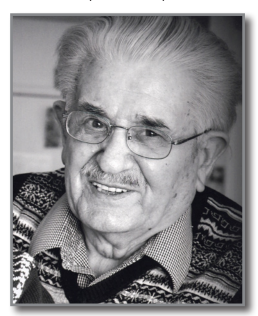
#### КУЗЬМЕНКО Павел Варфоломеевич

(1925-2016)

Родился Павел Варфоломеевич 18 июля 1925 года в селе Капитановка Кировоградской области, Украина, четвертым ребенком в большой христианской семье. Родители заботились и молились о всех детках, вкладывая в их сердца драгоценную веру, уча уповать на Бога в это тяжелое время становления безбожной советской власти. Детская память сохранила картины голодовок, разрушения храмов, эксплуатации в колхозах...

Молодым юношей, будучи любознательным и желая изучать чудесное Божье творение, стал

студентом лесного техникума – но в связи с началом Второй мировой войны был эвакуирован на Урал, работал на военном заводе, а в 1943 году отправлен на фронт. Господь не оставлял Павла Варфоломеевича, даруя милость и храня от смерти - он пережил ранение, выздоровел после брюшного тифа, благополучно отслужил на Дальнем Востоке... В 1950 году в г. Кировограде принял святое водное крещение, а в 1952 году в г. Одесса состоялось его бракосочетание с Алисой Павловной Терлига. Трудились в поместной церкви, воспитывая пять сыновей и пять дочерей. Дети помнят отцовское доброе сердце, семейные молитвы и



чтение Библии, его рассказы о жизни, совместное участие в домашнем оркестре.

В 1982 г. Павел Варфоломеевич был рукоположен на пресвитерское служение в Черкасской области, где трудился до переезда в Америку в 1992 году. В славянских церквах штатов Вашингтона, Орегона и Калифорнии звучали проповеди брата, он никогда не уставал говорить о своем Господе, умел прощать и обличать. Павел Варфоломеевич трудился как душепопечитель и наставник, особенно любил молодежь. Его вера в Господа

прошла нелегкие жизненные испытания, когда в связи с болезнью преждевременно отошли в вечность двое дочерей. С 2007 г. он испытал участь вдовца, уповая только на Господа и Его милость.

16 апреля 2016 года на девяносто первом году жизни КУЗЬМЕНКО Павел Варфоломеевич (отец 10 детей, дедушка 34 внуков, и прадедушка 15 правнуков) ушел в вечность, к своему Господу, в Которого верил и Которому посвятил свою жизнь. «А живем ли – для Господа живем; умираем ли – для Господа умираем; и потому, живем ли или умираем, – всегда Господни» (Рим. 14:8)

Церковь «Свет Евангелия» выражает искреннее соболезнование родственникам и близким Павла Варфоломеевича КУЗЬМЕНКО, Арины КАРПОВОЙ и Татьяны Павловны СЛЮСАРЕВОЙ.

«Сам же Господь наш Иисус Христос... да утешит ваши сердца...» (2 Фес. 2:16-17)



30 апреля СЛИВКО Александр и ЧУРАКАЕВА Диана перед лицом Неба, родственников и друзей дали обещание любить друг друга до конца дней своей жизни

Желаем не забывать о силе слов и правильно их употреблять; не огорчать друг друга и не ложиться спать обиженными; вместе принимать решения и уважать родителей. Пусть в ваших домах будут достаток и довольство, звучит смех детей и находит приют странник. Не оставляйте поместную церковь, трудитесь и живите для славы Божьей.

из жизни поместной церкви

# Церковь «Свей Евангелия» погдравляей молодоженов



14 мая СЛЮСАРЕВ Александр и ДЕДЕРЕР Вероника соединили свои жизненные тропинки в одну, образовав христианскую семью

# Церковь «Евет Евангелия» поздравляет с новорожденными



18 марта Бог посетил семью СИСУНЕНКО Алексея и Ксении первенцем, сынишкой Арсением



18 марта Господь благословил семью БОБРОВНИКОВЫХ Алексея и Оксаны третьим ребенком, сыночком Вильямом



26 марта 2016 года по милости Неба семья ГРИШИНЫХ Михаила и Юли приняли в подарок доченьку Фиби

Желаем здоровья и родителям, и деткам; в воспитании – терпения и долготерпения; обильных Божьих благословений и защиты от стихий мира и влияния зла. Будьте вашим малышам примером для подражания, расскажите им о чудных делах Господних в вашей жизни, просите мудрости у Бога и непрестанно молитесь о них! (Ис. 26:4)

