

#### Читайте в номере:

| Чьи молитвы слышит Бог О. Куксенко                                                               | 3  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Из жизни поместной церкви                                                                        | 5  |
| О милосердном господине и его безжалостном слуге В. Антюфеев                                     | 7  |
| Прощение Ю. Задорожная                                                                           | 10 |
| Тюремные университеты (стих) А. И. Еремеев                                                       | 13 |
| «Очистим себя от всякой скверны плоти и духа, совершая святыню в страхе Господнем» В. А. Якимцев | 14 |
| Всё Он! В. Цорн                                                                                  | 16 |
| Не желай плохого брату (стих) П. Носов                                                           | 19 |
| Поиск удовольствий: на последнем дыхании<br>Д-р Э. Люцер                                         | 20 |
| Ты - кесарь (стих) Н. Шалатовский                                                                | 25 |
| Первая сознательная молитва Н. Сизов                                                             | 26 |
| Испытай меня Др. Д. Гиббс                                                                        | 28 |
| Библейские вопросы                                                                               | 28 |
| Дай мені це!                                                                                     | 29 |
| Божий каталог                                                                                    | 29 |
| Что значит «верить»? О. Смит                                                                     | 30 |
| Слово Божие - Библия                                                                             | 34 |

## Свет Евангелия

№ 5 (111) октябрь 2015

Издается в церкви "Свет Евангелия" г. Спокен, штат Вашингтон

редактор дизайнер корректор печать Анатолий Марцин Влада Лятомская Дарья Марцин Александр Хивренко

#### ОТДЕЛ РАСПРОСТРАНЕНИЯ:

Church "Light of the Gospel" Sergey Parshakov 12706 E Alki Spokane valley, WA 99216 Тел. (509) 954-8144 E-mail: sergeybible@yahoo.com

Редакция оставляет за собой право редактировать и сокращать материал.

Не принятые к печати материалы не возвращаются.

© Все права закреплены за Богом. Используйте, копируйте и распространяйте все материалы из этого издания для исполнения повеления Христа:

"Идите по всему миру и проповедуйте Евангелие. Кто будет веровать и креститься, спасен будет; а кто не будет веровать, осужден будет"  ${\it Mapka~16:15-16}$ 

Предыдущие журналы можете читать по адресу: http://lightofthegospel.com/?page id=1523



Просмотри свою жизнь, дорогой друг, и ты найдешь так много того, чего ты просил в молитве и на что ты не получил ответа от Господа. В 1 Ин. 3:21-22 мы читаем: «Возлюбленные! Если сердце наше не осуждает нас, то мы имеем дерзновение к Богу, и, чего ни попросим, получим от Него, потому что соблюдаем заповеди Его и делаем благоугодное перед Ним». Ясно и определенно мы видим три главных условия услышанной молитвы.

#### Первое: чистое сердце

Это главный и основной критерий, без которого невозможно предстать перед Святым Богом. Чистое сердце — это качество не просто высокоинтеллектуального или хорошо воспитанного человека, но — рожденного от Господа человека. Чистое сердце — это состояние свободы от гнетущего или неисповеданного греха, это сердце, которое глубоко осудило себя за свою несостоятельность,

беспомощность и неверность Господу. Лишь там, где прошел огонь самоосуждения, отсутствует осуждение небесное.

Для того же, кто ищет прощения, достаточно молитвы покаяния и осознания себя недостойным Бога за свой грех. Поэтому не томись, дорогой друг, думая, что тебе нужно еще что-то делать, чтобы Господь тебя простил. Просто верь, что тебя, исповедующего свои грехи, Бог прощает по Своему обещанию, очищает твое сердце. Только Кровь Иисуса Христа способна сделать твое сердце чистым прямо сейчас через искреннее осуждение себя и веру в Его прощение, дать разрешение приходить к Богу.

## <u>Второе:</u> «...получим от Него, потому что соблюдаем заповеди Его...»

Вот условие, на которое многие просящие не обращают внимания. Соблюдение заповедей влечет за собою труд и постоян-

ство. Отметим, что не рожденный свыше человек не может соблюдать заповедей, ибо соблюдение заповедей – это есть любовь к Богу (1 Ин. 5:3).

Если говорить про заповеди, то они нам ясны. Это любовь к Богу и ближнему. Но как часто в жизни мы наблюдаем совершенно иное! Во что превращаются домашние очаги, когда один не уступает другому? А членские собрания, о которых стыдно вспоминать? А взаимоотношения христиан, не почитающих один другого? Загляни в свою личную жизнь и посмотри в тайники сердца искренне и честно, и ты найдешь тех, с кем ты не желаешь встречаться, кто неприятен тебе. А как много у тебя твоей «правоты», из-за которой трудно с любовью и почтением разговаривать с твоими недоброжелателями! А молитвы с просьбами и нуждами идут в небо (иногда подкрепляясь «постами», если голодовку можно назвать постом)... А ответов так мало... И это лишь потому, что ты не соблюдаешь заповеди Господа, не любишь одного или двух человек в твоем поле зрения. И, конечно, после неотвеченных молитв сохнет вера и ожидание того, что молитва действенна и имеет силу. Вот отсюда и «деятели» на ниве Божией: делать-то что-то надо, хоть и нет живого контакта с Богом. А мир, как и прежде, ждет не «деятелей», а Божьих делателей.

Если ты любишь Бога, освободись от твоей суеты, даже если она и «святая суета», и посмотри, как ты соблюдаешь Его заповеди. Это важнее. Для рожденного от Него заповеди соблюдать не тяжко, а даже приятно. А если ты не соблюдаешь заповеди, то ты просто обманываешь и себя, и других, и, к сожалению, на небо тебе не пробраться. А как обстоит дело с соблюдением первой заповеди? Ты говоришь, что Бога любишь всем сердцем, умом, крепостью, душой? Бог говорит: «Если любите Меня, то соблюлите Мои заповели».

<u>Третье, интересное и тонкое условие:</u> «делаем благоугодное перед Ним»

В этом условии сокрыта очень важная мысль, и лишь возрожденное сердце, любящее Господа, способно на эти действия. Делать благоугодное - это не просто выполнять повеления или программу. Делать благоугодное перед Ним - это даже не выполнение того, что написано в Слове Божием, а намного больше. Безукоризненное соблюдение заповедей - это второе условие услышанной молитвы, а угождение без определенных повелений, интуитивно делать то, что нравится Отцу нашему Небесному, - вот что значит делать благоугодное.



Возьмем простой пример: мама постоянно просит дочку помыть посуду, и она это делает по просьбе мамы (это относится ко второму условию услышанной молитвы). А вот сын, зайдя на кухню, увидел гору посуды и самостоятельно, добровольно помог

...угождение без определенных повелений, интуитивно делать то, что нравится Отцу нашему Небесному, – вот что значит делать благоугодное...

маме, перемыв с песней и любовью каждую вилочку (это третье положение – делать благоугодное перед Ним). Только возлюбивший Господа сможет узнать Его характер и знать, что Ему приятно. Возросшим духовно не надо постоянно доказывать из Слова Божия, что танцевать, курить, пить, одеваться, как в мире, – противно Богу. Кто задает вопросы и пытается пошатнуть христианскую мораль, как не тот, кто продолжает оставаться духовным младенцем, не принимая и не воплощая в своей жизни то, что Бог ожидает от людей?

О, если бы каждый строптивый христианин не требовал доказательств, как жить и во что оде-

ваться, а исследовал бы Писания, желая узнать, чего же Господь хочет от него! Поняв характер Отца Небесного, таковой будет и без напоминания и принуждения легко и приятно выполнять желания Бога. И такому преданному и любящему Господь обещал отвечать.

Проверь, друг дорогой, свой духовный рост на практике: выполняешь ли ты внутренне, интуитивно все то, что нравится Богу, или тебя надо постоянно обличать Словом Божиим? Ты имеешь право получать от Господа, как сын, только тогда, когда выполня-

ешь все три условия. Ты скажешь: «Ну, я ведь получал ответы на молитвы и не будучи преданным Господу». Да, по милости Своей Он дает иногда, но получать все, что просишь, ты не имеешь права, пока не выполнишь Его условий.

Говоря о вечности, прощение Бог дает всякому, пришедшему с покаянием и верою в Кровь Иисуса, пролитую на Голгофском кресте за наши грехи; но за жизнь

полноценную, удовлетворяющую тебя и Господа, ты должен платить послушанием Ему.

Олег Куксенко



# Иерковь «Свет Евангения» поздравичем с новорожденными



Бог посетил семью МЕРОШНИК Романа и Нади, даровав им сынишку Матфея



18 августа 2015 года

семья РУМЯНЦЕВЫХ

Петра и Насти
приняла от Господа
первенца, сына
Артема

Желаем физического здоровья, духовной крепости и мудрости родителям для воспитания своих сыновей. Пусть молитва станет вашим неотъемлемым спутником жизни, а Слово Божье — главной Книгой. Любите Господа, друг друга и ближних, воспитывайте деток с терпением для славы Неба. Пусть милосердный Господь дарует вам мир. Пр. 29:25

Церковь «Свет Евангелия» сердечно поздравляет дорогую сестру **Екатерину Алексеевну ГЛУШКОВУ** с днем 95-летия!

Желаем всегда радоваться в Господе, продолжать молитвенный труд и провозглашать милость Божью своей жизнью.

«Посему, как вы приняли Христа Иисуса Господа, так и ходите в Нем, будучи укоренены и утверждены в Нем и укреплены в вере...» (Кол. 2:6-7)







## Neprobo «Ebem Ebanrerun» поздравляет молодоженов:

Уходит юность под венец, Сияет счастье с тенью грусти... Как хочется, чтоб сердца русла Не обмелели под конец.

Речушка, ручеек, река – Не важно, кто вы. Очень ценно Полезным быть в Христовой Церкви И воду жизни несть в века.

Благословения Творца Желайте больше, чем достатка. С любовью радостно в палатке, А без нее – печаль в дворцах.

Пусть брачный день на много лет Положит радости начало, Чтобы любовь не обветшала, Но в небо проложила след.







Суть притчи о милосердном господине и его безжалостном слуге ясна и проста: от нас требуется только одно — прощать. Притча повествует о милосердном Боге, Который любит миловать и прощать: «Но Ты Бог, любящий прощать, благий и милосердный, долготерпеливый и многомилостивый» (Неем. 9:17), Который всякого человека в свое время приведет на суд.

# О МИЛОСЕРДНОМ ГОСПОЛИНЕ ИЕГО БЕЗЖАЛОСТНОМ СЛУГЕ

Эта притча раскрывает нам глаза на то, что мы великие должники перед Богом. Мы не можем рассчитаться с Ним, и ни один наш должник не должен нам столько, сколько мы должны Богу. Какое бы преступление ни было совершено против нас, оно не может сравниться с нашими преступлениями перед Богом. Это страшно, но это так, даже если многие не могут с этим согласиться.

Как-то после богослужения в женской колонии ко мне подошла молодая женщина. Она рассказала мне о своем горе: однажды в ее квартиру ворвались молодые люди, ограбили ее, изнасиловали ее и малолетнюю дочь. Горе этой женщины было настолько велико, а раны настолько глубоки в ее душе и, надо полагать, в душе ее дочери, что я не сразу нашелся, что ответить. Что я мог ей сказать, как я мог ее утешить? Она засвидетельствовала мне, что уверовала в Господа Иисуса Христа и получила прощение грехов, но простить она просто не в состоянии. Она не может найти покоя. Как ни тяжело мне было, я мог сказать ей только то,

что исцеление ее души и души ее дочери – в прощении.

Чтобы освобо-

диться от страданий, которые несут с собой обиды, надо простить обидевшего вас человека. Прощение излечивает нашу память, наше сердце и нашу душу. В притче Иисуса Христа как раз и говорится о том, что и прощенный человек должен прощать.

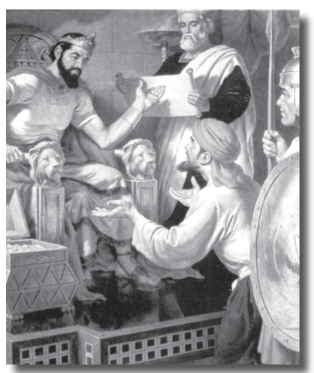
Чтобы освободиться от страданий, которые несут с собой обиды, надо простить обидевшего вас человека. Прощение излечивает нашу память, наше сердце и нашу душу.

Христианин должен научиться прощать от всего сердца, а не только устами. И если христианин не научится прощать от всего сердца, то он не может обрести покой. Право быть прощенным человек получил в новозаветное время благодаря искупительной жертве Христа.

В ветхозаветные времена человек вынужден был, как говорит пророк Михей, нести гнев Божий за свои грехи: «Гнев Господень я буду нести, потому что согрешил пред Ним, доколе Он не решит дела моего и не совершит суда надо мною» (Мих. 7:9). Так и Иоанн Креститель говорит о том, что кто не уверовал в Иисуса Христа, на том пребывает гнев Божий (Ин. 3:36).

Каждому из нас необходимо научиться прощать от всего сердца. Господь очень часто заострял на этом внимание Своих учеников. Это отражено и в молитве Господней «Отче наш», и в молитве веры (Мк. 11:22-26).

Все наши просьбы и желания должны быть обусловлены только одним – желанием прощения от всего сердца. Если мы не стремимся к этой цели, то наши мольбы, посты, слезы – все напрасно. Но не только это сдерживает молитву. Нам тяжело молиться, когда мы не просим прощения у того, кого мы обидели (Мф. 5:21-26). Прося прощения у обиженного нами, мы просим прощения у Господа. Порой мы совсем не задумываемся над тем, что, причиняя боль ближнему, мы причиняем боль Госпо-



ду. На то, чтобы научиться прощать, у человека порой уходит вся жизнь.

Причина, думаю, заключается в том, что мы недостаточно ясно уразумели и восприняли эту истину сердцем. Не умом, а сердцем. Только в этом случае мы можем быть исполнены духом прощения.

Бог хочет миловать и прощать. Это Свое желание Бог засвидетельствовал в Сыне Своем, Иисусе Христе, послав Его на землю проповедовать покаяние и прощение, а также пострадать за грехи всего мира на кресте.

Если мы поймем, что Бог терпелив с нами, что Он дает нам время для покаяния, то мы, имея страх Божий, сможем понять нашего обидчика и простить его. Поняв это, мы освобождаемся от ответственности вразумлять и исправлять человека, как нам порой этого хочется.

Бог Сам сделал первый шаг к человеку, явив в Иисусе Христе Свою великую жертвенную любовь. Задумывались ли мы когда-нибудь над тем, что самый великий Страдалец вселенной, Бог, хочет прощать? Но...

хотим ли мы прощать? Речь идет о желании, и если нет этого желания в сердце человека — значит, сердце его еще не сокрушено. Я не хочу судить такого человека, ибо он является человеком потерпевшим и требует сочувствия и сострадания, а также понимания. Но как бы тяжело ни было этому человеку, он должен стремиться простить. Это желание прощать внушается нам Духом Святым, и нам нужно Ему повиноваться. Только в этом случае Дух Святой достигает в нас Своей цели.

Как я говорил выше, Бог желает прощать, и это желание Бога прощать преобразовывает человека. На первой ступени огорченный человек все же должен при-

нять решение (может быть, и сквозь слезы) сказать Господу в немногих словах: «Господи, я хочу простить». Почему я так говорю? Потому что приходилось встречать людей огорченных и ожесточенных настолько, что порой никакие увещания не давали результата. В конце концов такие христиане превращаются в лицемеров, и Господь уже не утешает их, а строго говорит: «Лицемер, вынь прежде бревно из своего глаза».

Нужно отметить, что Бог долготерпелив. О Божьем долготерпении очень много сказано в Библии, и мы видим Его долготерпение в притче о милосердном господине и его безжалостном слуге. Слуга господина увяз в долгах. В притче не сказано, что слуга воровал. Он просто брал в долг, и господин давал, то есть спокойно смотрел, понимая, что его слуга не в силах будет расплатиться с ним. Как мы увязаем в долгах пред Богом и людьми? Мы не берем в долг деньги, мы творим преступления: воруем, грабим, убиваем и т. д., и при всем этом совесть порой даже не осуждает нас. Наши долги есть наши грехи перед Богом. Бог касается нашей совести, но Он долготерпелив. Он ждет и смотрит, до какой же глубины беззакония

и безнравственности мы способны опуститься, не осуждая себя. Он говорит: «Неправедный пусть еще делает неправду, нечистый пусть еще оскверняется» (Откр. 22:11). Зачем это нужно Богу? Бог ожидает от нас осознания того, что мы поступаем плохо. Мы должны увидеть и понять, что мы пред Богом в неоплатном, великом долгу. Ведь каждый из нас распинал Господа своими грехами. Бог хочет это показать. И если человек еще способен это понять, он, искренне сокрушаясь о содеянном, покается в грехах и увидит милость и любовь Бога. Иначе как Богу спасать грешников?

Бог мог наказать нас сразу после того, как мы согрешили. Но, во-первых, часто в первый момент нам бывает непонятно, за что и почему, а во-вторых, мы не признаем себя должниками, без чего невозможно Богу сокрушить гордость человеческую. Поэтому Бог долго терпит, проливая на нас Свой свет, удерживая Себя от гнева. Долго терпит, но в определенное время и наказывает. Бывает, что наказание проливает свет на наши проступки, отрезвляет нас, и мы каемся. Богу важно, чтобы мы осмыслили свои поступки и покаялись. Христос учил нас не ожесточаться, а молиться за своих обидчиков, что является признаком любви. Если мы поймем, что Бог терпелив с нами, что Он дает нам время для покаяния, то мы, имея страх Божий, сможем понять нашего обид-



чика и простить его. Поняв это, мы освобождаемся от ответственности вразумлять и исправлять человека, как нам порой этого хочется. Мы не осуждаем и не вынашиваем мести. И освобождение от этого дает нам мир, покой и свободу. А если мы этого не поймем, то мы не доверяем Богу.

Один лишь Бог является праведным Судией, и Он желает Сам производить суд. Бог не желает, чтобы мы брали дело в свои руки, то есть, чтобы мы судили, осуждали, требовали от Бога наказания или же мстили сами. Бог Сам призывает каждого человека на суд. Он есть единый праведный Судия. Христос прощал и предавал все Судии праведному: «Будучи злословим, Он не злословил взаимно; страдая, не угрожал, но предавал то Судии праведному» (1 Пет. 2:23); «Отче, прости им, ибо не знают, что делают» (Лк. 23:34).

Только Бог знает, как поступить с виновным, каким образом вразумить его, коснуться его сердца. Только Он один может наказать или помиловать человека. Порой нам кажется, что, прощая, мы остаемся в ущербе, тем более, если Бог милует виновного. Такое чувство было у Ионы, когда Бог помиловал Ниневию. «Иона сильно огорчился этим и был раздражен» (Иона 4:1). Но мы не в ущербе. Напротив, мы имеем большие выгоды, если мы прощаем. Прощая других, мы можем пользоваться Божьей благодатью, незаслуженной милостью со стороны Бога, Его любовью. Наглядно это показано в притче о блудном сыне.

Иногда Бог на нашем жизненном пути ставит человека, от характера и поведения которого просто нет спасения. Мы вопим к Богу, спрашиваем Его: «За что?» Нечто подобное испытал царь Давид от Саула. На призыв Христа прощать мы порой отвечаем недоумением: «Как можно, Господи?» Лучшее, что мы можем сделать, — это выдавить из себя слово «прощаю». Но это слово только на устах наших и далеко еще не в сердце. Мы должны знать, что эти трудности — благое

намерение Господа к нам. Желая избавления, мы начинаем исследовать свою жизнь и очень скоро обнаруживаем эту скверную черту характера в себе. Тогда прощать становится легче, потому что мы видим и себя грешниками и преступниками перед Богом. Неужели Богу необходимо поступать с нами таким образом? К сожалению, да. Дело в том, что мы не способны видеть свои «маленькие грешки», скверные черты характера

и считаем себя лучше других.

Мы, христиане, должны уяснить одно – все люди одинаково виновны перед Богом, ибо все живущие на земле унаследовали одинаковую греховную природу. Человек не должен брать на себя ответственность

Мы, христиане, должны уяснить одно – все люди одинаково виновны перед Богом, ибо все живущие на земле унаследовали одинаковую греховную природу. Человек не должен брать на себя ответственность судить другого человека.

судить другого человека. Писание учит, что не наше дело – определять грехи, осуждать и наказывать других. Это дело Божье. Он, и только Он Сам, всякого человека в свое время призовет на суд.

Только в прощении возможно прославить Бога как Бога милующего и прощающего. А кто прославляет Бога, того и Бог прославит: «Я прославлю прославляющих Меня, а бесславящие Меня будут посрамлены» (1 Цар. 2:30).

Через прощение приобретается душа для Господа, а для себя мы приобретаем брата (*Мф. 18:15*). Ибо когда человек понимает, что он прощен



нами и Богом, жизнь его принадлежит Богу. Прощенный человек – самый искренний и преданный друг, в сердце которого живет Бог и Его любовь. Такие души драгоценны для Бога.

Чувство покоя и радости, получаемое нами при прощении, приходит не сразу. Но не стоит разочаровываться, а надо взглянуть на воскресшего Христа, явившегося любящим Его ученикам и сказавшего: «Примите Духа Святого» (Ин. 20:22), чтобы Его ученики стали истинными свидетелями воскресения Христа. Сей Дух воскресения несет радость каждому, кто прощает от всего сердца. Воспринять Его можно верою в воскресшего Господа. Это чувство не поддается описанию. И Павел после восхищения до третьего неба не мог передать всего восторга и блаженства. Писание учит нас тому, что мы должны прощать, когда у нас просят прощения (Мф. 18:15-22), но Господь также говорит, что прощать должно иногда и не ожидая, когда попросят у нас прощения (Лк. 23:34). Я думаю, что непрощение есть самый большой грех, но только человек порой этого не знает. Он творит зло себе, свое-

му обидчику и наносит вред множеству ни в чем не повинных братьев и сестер и Божьему делу спасения.

> Валерий АНТЮФЕЕВ, г. Челябинск, Россия





Был в моей водительской практике один нелицеприятный случай. Мы как раз переехали во временное съемное жилье в другой части города, и мне постоянно приходилось туда-сюда ездить по автостраде, добираясь до наших привычных будних мероприятий в противоположной стороне: детского хора, уроков музыки и пр.

Поскольку я — жена водителя, а именно дальнобойщика, то мне гораздо чаще, чем того хотелось бы, приходилось выслушивать в кабине лекции о правилах дорожного движения. За все эти годы я уже настолько к этому привыкла, что даже не спорила, а просто автоматически кивала головой в ответ. А на этой скоростной дороге как раз был промежуток, где постоянно стоял дорожный патруль, поэтому муж неустанно предупреждал меня:

Ты смотри, здесь не гони.
 Здесь всегда ловят.

И действительно, то тут, то там на обочинах, чаще, чем на других дорогах, встречались машины с мигалками, тормознувшие очередных нарушителей. Каждый раз муж использовал это как нагляд-

ный пример для поучения своей второй половины, сидящей на пассажирском сидении, и, в очередной раз тыкая пальцем в красно-синюю мигалку, приговаривал:

– Вот видишь...

Я это все видела, но у меня на то время было шесть маленьких детей, ни одного из которых я не могла оставить одного дома. В Америке существует неписанный закон: детей до 12 лет не желательно оставлять без присмотра. Не то чтобы ходили по домам проверяли, но если пожалуются соседи или всплывет где-то в школе или на улице, то проблем потом не оберешься. Моему старшему на то время было 11 лет, младшей - около года. Мне не хотелось никаких лишних проблем на мою бедную голову, поэтому я предпочитала всех детей возить с собой. Мы или все оставались дома, или все грузились в машину.

Обычно таким поездкам сопутствовали бурные сборы и не менее бурные эмоции семи человек, замкнутых в одном маленьком пространстве на 4-х колесах минут 45, а то и больше. В таких «многодетных» поездках у меня зачастую трещал по швам не только автобус, но и терпение, а тем более - голова. Спокойствие вообще забивалось в самый дальний угол и боялось высовываться оттуда до возвращения домой. Все зависело от того, насколько гладко или бурно протекали сборы. В одну из таких не самых благоприятных поездок я увидела в зеркало заднего вида, как на следующем за мной мотоцикле неожиданно включились мигалки - красного и синего цвета, соответственно. Только этого мне не хватало!

Не вдаваясь в излишние подробности поясню, что той поездке предшествовало не самое лучшее утро в моей материнской практике. Оно началось задом наперед, потом пошло наперекосяк, перевернулось с ног на голову; и, когда мы грузились в машину, у меня все валилось из рук и шло шиворот-навыворот. Мы, как всегда, опаздывали. Малышка хотела спать и плакала. При этом кто-то из детей обязательно испытывал мамино терпение, которого у меня в запасе не оставалось ни грамма.

Эмоции давили на меня, а я давила на педаль. Я не знаю, с какой скоростью мчалась, потому что не смотрела на спидометр. Я выворачивала край каждого глаза на два ряда задних сидений, где пищали дети, и летела с такой же скоростью, как и мысли в моей голове. Я хотела скорее добраться до пункта назначения, открыть двери и выпустить всех врассыпную на волю. Больше я ничего не хотела. И меньше всего мне хотелось объясняться с полицейским. Но эпической кульминацией этого разваливающегося по частям дня стал даже не полицейский на мотоцикле, но ФАКТ, что меня остановили именно на том самом отрезке пути, о котором пос-то-ян-но предупреждал муж. Это было все (хотя тут я опять ошиблась, потому что и это был еще не конец)!

Следующая неприятность не заставила себя ждать. Полицейский в шлеме заглянул в наш издающий дикие звуки салон со словами: «Почему ваш отстегнутый ребенок машет мне в заднее окно руками?» У меня пропал дар речи. Это был удар в спину: мало того, что мы гнали с не знаю какой скоростью на эмоциях, так еще трехлетний Мишка при виде цветных лампочек за окном встал на радостях на сиденье на коленки и, счастливый, принялся махать дяденьке в шлеме руками. Теперь этот ребенок хлопал на заднем сидении глазами и не мог понять, за что на него шипят старшие.

В Америке непристегнутый ребенок в машине и полицейский – это очень неблагоприятная комбинация. За превышение скорости меня ждал штраф под двести долларов и 4 штрафных балла (в нашем штате лишают прав за 12 баллов, набранных в течение года). В общем, три таких поездки

за год – и ты остаешься без прав.

А теперь, мамы маленьких детей, скажите мне, пожалуйста, сколько раз за год вы пальцами впиваетесь в руль, а нога сама упирается в педаль от того, что вы пытаетесь сосредоточиться на дороге, а за спиной происходят бесконечные разборки, сопровождающиеся писком, визгом и кто знает чем еще? У меня такое происходит чаще, чем три раза в год — это я утверждаю на полном серьезе. И если этого казалось мало, то еще один штраф ждал меня за не-

пристегнутого Мишку. Теперь вы понимаете мое отвратительное на тот момент состояние?

Но, видимо, этот немолодой страж порядка что-то разглядел в моем выжатом «лимонном выражении». Может, я напомнила ему жену, которая, как и я, возила когда-то по дорогам его детей? Может, дочку, которая возит его малолетних внуков? Может,

у меня был просто вызывающий сострадание вид облезлой курицы? Не знаю. Моя визжащая на все голоса бригада выставляла меня далеко не в лучшем свете. Однако этому полицейскому не были чужды человеческие качества.

Учитывая, что время было около обеда, я думаю, он еще не успел выполнить свою дневную норму (если таковая у них имеется). Но после всей процедуры проверки прав, страховки и регистрации на машину, я получила наименьший штраф за непристегнутого Мишку, а грубое превышение скорости и штрафные баллы мне были прощены. Просто так, без всяких дополнительных лекций и объяснений человек взял и простил! Даже не

за красивые глаза, потому что кроме смертельной усталости в них в тот день ничего не отражалось.

Настроение у меня из вконец убитого поднялось до немного подавленного. По идее, я должна бы радоваться, но я была совершенно вымотана эмоционально (в такие дни мне кажется, что, по сравнению с мамой, папа в рейсе отдыхает; хотя знаю, что это не так отдыхает он дома с нами!)

Дальше надо было звонить мужу. Я вообще не хотела в ближайшие несколько лет заводить этот



разговор. Но у меня есть шесть детей, которые всегда наперебой готовы рассказать папе все наши последние новости, особенно когда дело касается мигалок. Пришлось звонить первой.

Началась передача «Что? Где? Когда?» Хоть я и старалась не вдаваться в излишние подробности, но почему-то каждому мужчине обязательно надо знать: где его жену остановили, когда ее остановили и за что именно ее остановили, при этом уточнив все непонятные ему детали (или это только жены водителей так за всех отдуваются?)

Мы разговаривали на доверительных тонах. Я жаловалась на свой убитый день. И только муж, как никто другой, мог понять и



развеселить меня даже на расстоянии, поднять валявшееся где-то там, в пыли, настроение. Он отпустил добрую шутку в мой адрес и со смешинкой в голосе заключил:

 Ну, раз полицейский тебя простил, то я тебя тем более прощаю.

Мне было не до шуток. Где-то в сознании эхом отозвалась притча о милостивом царе и немилосердном должнике. Если мы читаем Библию, то помним эту историю из 18-й главы Евангелия от Матфея. Царь простил должника, а тот не сумел простить своего товарища. Печальный результат описан в той же главе. В нашем случае ситуация разрешилась более благоприятным образом.

\* \* \*

Вы знаете, прощение имеет силу. Двойное прощение имеет двойную силу. Оно является той самой неотъемлемой частью любви, которая не только долготерпит и милосердствует, но еще все покрывает и все переносит. «Но Бог Свою любовь к нам доказывает тем, что Христос умер за нас, когда мы были еще грешниками» (Рим. 5:8).

Если мы хотим, чтобы наши дети создали счастливые семьи, то мы должны научить их прощать. Грош цена тому браку, где супруги не умеют прощать и не обращать внимания на недостатки друг друга, особенно на первых порах семейной жизни — позже

это уже входит в привычку. Прощению мы учимся именно в семье. Оно помогает предотвратить множество семейных катастроф.

Дети учатся прощать не на примере сверстников и одноклассников, но именно в семье, на примере родителей (вспомните себя в детстве – великодушно ли мы прощали

обидчиков, когда те забирали у нас любимую игрушку?) И дети чувствуют атмосферу в доме, когда папа прощает маму, даже если она, пропустив мимо ушей все его предостережения, принесла домой штраф. Когда мама не обижается на папу, пусть он и забыл какую-то важную дату (мой муж однажды забыл сказать, что нас пригласили на свадьбу – мы ее благополучно пропустили и до сих пор смеемся над этим). Когда мама не обижается на детей, но, понимая, что это еще маленькие формирующиеся личности, продолжает любить и воспитывать их. И когда дети, на примере взрослых, не обижаются на маму за то, что она их воспитывает, потому что уверены в том, что мама их любит. Казалось бы, мелочи, но во многих семьях изза них может вспыхнуть пожар. И затушить его может только прощение.

\* \* \*

Сила родителей — в умении прощать детей. Мы должны знать, когда наказывать, а когда прощать. Я не берусь учить вас, как воспитывать детей, но в нашей семье, если ребенок раскаивается и сожалеет о содеянном, то прощение является естественным решением сложившейся проблемы. Ведь в этом и состоит смысл воспитания: научить ребенка отвечать за свои поступки, отличать хорошее от плохого, слышать голос совести.

Сила Бога – в прощении. Бог прежде простил нас, и на Его примере мы учимся прощать друг друга. Конечно, взрослые учатся на примере Бога, но для маленьких детей это пока настолько абстрактное понятие, что они учатся только на примере своих родителей. Однако, мы никогда не сумеем оценить действенную силу прощения, если сперва не почувствуем себя по-настоящему виноватыми. Только после того, как мы осознаем себя грешниками, нам открывается смысл и сила жертвы Христа. Дети понимают всю силу родительского прощения только после того, как согласятся с тем фактом, что на самом деле являются виноватыми и заслуживают более строгого обращения.

Я не уверена, что именно дети вынесли для себя из нашей не самой удачной поездки. Я даже не знаю, слышали ли они наш с мужем разговор, понимали ли мое убитое состояние и обратили ли внимание на великодушный поступок полицейского. Большинство из них были еще достаточно маленькими. Но это не единственный пример из нашего семейного быта. Подобные ситуации (может, без полицейского) возникают в любой семье регулярно. И мне очень хотелось бы верить, что когда мои дети вырастут и будут готовы создать семьи и вступить во взрослую жизнь, они будут уметь не только любить, но и прощать.

«Если исповедуем грехи наши, то Он, будучи верен и праведен, простит нам грехи наши и очистит нас от всякой неправды» (1 Ин. 1:9).

Юлия Задорожная

Другие записи Юлии можете почитать в блоге http://pomoshnitsa.blogspot.com/



Говорят, тюрьма уродует Силу, волю, разум, мысль; Ну, а я скажу – огромная Школа тем, кто любит жизнь.

Правда, здесь законы строгие: За провинность больно бьют, И «друзья» четвероногие Потеряться не дают.

Рано утром — расконвойка, По «пятеркам» строго в ряд. За забором новостройка: Строим лагерь для ребят.

Лагерь – не для пионерии, Повзрослее молодежь... Лагерь с вышкой, с галереями – Лучшей школы не найдешь.

В основном – двадцатилетние (В тридцать пять уж я старик), Хулиганы безответные – Но и к этим я привык.

День за днем — без изменения: Сон, работа и конвой. Культпросвет по воскресениям... В пору серым волком вой!

Миллионная, советская В заключеньи молодежь. В этой школе безответственной Ты сознанья не найдешь.

Боже! Может быть, поэтому Ты меня сюда послал, Чтоб примером иль советом я Им о вечности сказал?

Но и это не положено – Посадить в ШИЗО грозят; Воля Господа дороже мне, Я не оглянусь назад.

Вечерком тяжелой поступью Строем в зону нас ведут. «Расскажи нам, дед, о Господе...» (Так они меня зовут!) В общем, слушают внимательно Кто от скуки, кто всерьез; А к тому же обязательно Кто-нибудь задаст вопрос:

«Дед, скажи, а как мне веровать? Где живет твой Бог, Христос?» Лишь отвечу им на первый я, Задают второй вопрос.

До полночи отвечаю я... А на утро «стукачи» Отнесут донос начальнику. Тот кричит: «Сгною! Молчи!!!»

Над дверями – лампа синяя; Полночь, спать уже пора. О, безбожная Россия, Спи на нарах до утра!

Говорят, тюрьма уродует Силу, волю, разум, мысль; Ну, а я скажу – огромная Школа тем, кто любит жизнь!

Александр Иванович Еремеев



# «Очистим себя от всякой скверны плоти и духа, совершая святыню (2 Кор. 7:1) в страхе Господнем...»

Апостол Павел предлагает, чтобы каждый их нас очистил себя от всякой скверны плоти и духа, и только себя, а не другого. Это гораздо труднее сделать, чем очистить другого. Да и Христос говорил: «Наблюдайте каждый за собою»... Прежде чем вынуть сучок из глаза брата своего, нужно вынуть бревно из своего глаза!

К онечно, скверны плоти легко видны – например, курение, выпивка, воровство, сквернословие, ложь, крик, гнев и все худое. Все, что можно не только увидеть, но и услышать. И в этом можно обличить брата или сестру. А вот скверны духа... С этим дело обстоит намного хуже,

потому что скверны духа трудно заметить — например, гордость, высокомерие, ненависть, злой умысел, лицемерие, лукавство и другие скверны. Их заметить, тем более, доказать и очистить может сам человек, и то при помощи Святого Духа. Потому что только Дух Святой знает, что в человеке.

Сегодня мы порассуждаем об одной скверне духа — зависти. Что же представляет собой зависть? Откуда она взялась, и является ли она грехом? На первый взгляд — это (вроде бы!) безобидное явление. Завидует? Ну и пусть завидует сколько ему угодно! Да и доказать невозможно — завидует ли чело-

век или нет. Это качество можно так замаскировать, что никто не сможет даже подумать, что человек завистлив... Но это – скверна духа и ужасный грех. Зависть страшна тем, что она никогда не остается одна – она рождает нехорошее желание, затем рождается ненависть, а ненависть рождает убийство, что является грехом, ведущим к смерти...

Откуда же берется это явление? Слово Божие в

Еккл. 4:4 говорит: «Видел я также, что всякий труд и всякий успех в делах производит взаимную между людьми зависть. И это суета и томление духа». И еще Ап. Павел говорил Тимофею удаляться от тех, кто заражен страстью к спорам, состязаниям и словопрениям, от которых происходят зависть, распри,

злоречия и тому подобное (*1 Тим. 6:4*). И везде, где говорится о зависти, там говорится и о ненависти. Ну, а где ненависть, там и убийство. Кажется, среди верующих не может быть зависти. Но, к великому сожалению, и у верующих бывает зависть и ее последствия... Зависть — это худое желание иметь то, чем обладает наш ближний — брат, сестра, сосед; преуспевать во всем — вещи, дары, успех, слава, богатство. Зависть возникает там, где ее не должно быть!

очу поделиться одним аллегорическим рассказом. В старину жили рядом два соседа. Один был бедным, в его семье было много детей, да и

хозяйство как-то не клеилось. Другой был побогаче, но всегда очень завистливым. Он наблюдал за бедняком — и, если у того что-то получалось хорошо, то он не мог спокойно заснуть и даже не мог мирно разговаривать с ним, старался сделать соседу что-то худое... И вот однажды с ними по соседству поселился один очень богатый человек. Он посмотрел на бедного — и стал ему помогать:



то одежду даст, то косилку, то сеялку, а то и поросенка. Завистливый человек все это видел – и был очень обижен на богатого соседа. А потом стал он всем рассказывать о несправедливости богача, да и сам ему выговаривал: «Несправедливо ты поступаешь – ему помогаешь, а мне нет... Чем я хуже?» Тогда богатый сосед и говорит: «Да, действительно, я это делаю и, возможно, я не прав. Давай с тобой договоримся так: я тебе тоже буду помогать, но то, что я сделаю тебе, бедному соседу сделаю в 2 раза больше». Завистник подумал, что лучше хоть что-нибудь иметь, чем вообще ничего, обрадовался и говорит: «Конечно, я согласен. Какое мне дело, сколько ты будешь помогать соседу, лишь бы мне давал что-нибудь».

И так они стали жить... Прошло время. Богатый говорит завистнику: «Ты знаешь, у меня опоросилась свинья. Возьми поросенка». Тот взял, потом смотрит – у бедного соседа появилось 2 поросенка. Через время завистник получил две овечки, а бедный сосед – 4. Итак, бедняк получал вдвойне. И от этого у завистливого соседа совсем упало настроение, пропал сон, и все ему стало не мило. Ему казалось, что бедняк уже богаче его живет, и он так его возненавидел, что не мог смотреть в его сторону и стал распускать о нем худую молву. Но этого завистнику показалось мало, через время он пришел к богачу и говорит ему: «Знаешь что, уж если мы так с тобой договорились, то вот что – выколи мне один глаз, а бедному соседу два...»

**У** оть это и аллегория, но в жизни такое бывает. И в Слове Божьем есть много примеров для нашего назидания. У Адама и Евы родились два сына, Каин и Авель. Каин решил принести дар Богу от плодов земли; Авель решил принести дар Богу из стада своего. И призрел Господь на Авеля и на дар его, а на дар Каина не призрел. Увидев это, Каин сильно огорчился на брата своего. Господь тогда вопросил Каина: «Отчего поникло лицо твое? Если делаешь добро, то не поднимаешь ли лица твоего? А если не делаешь добра, то смотри - грех лежит у дверей сердца твоего, но ты господствуй над ним». Но Каин так возненавидел Авеля, что убил его. За что? Из-за зависти: сначала зависть родила ненависть, а ненависть родила убийство.

Так бывает иногда и в нашей жизни: Господь

благословляет брата или сестру, или наших близких, а у нас не всегда получается так, как нам хотелось бы. И вот наше желание иногда переходит в зависть. И нам хочется, чтобы у нас тоже было, как у наших близких. Иногда сатана возбуждает такое нечистое желание даже между родными, как это было между братьями Иосифа. Слово Божие говорит, что патриархи из зависти продали Иосифа в Египет, но Бог был с ним и там! Сначала братья позавидовали, что отец сделал ему разноцветную одежду, затем Иосиф рассказал увиденные им сны - и они еще больше возненавидели его и решили убить. Как видите, зависть не остается одна - она рождает ненависть, а ненависть рождает убийство. Но тогда Бог не допустил смерти Иосифа – и братья продали его в Египет.

Рассмотрим еще один пример из жизни царя Саула. Во время войны с филистимлянами каждый день выходил Голиаф-единоборец, поносил имя Господа и все воинство Израильское. Он вызывал на единоборство с собой, но не нашлось ни одного воина в Израиле для сражения. И вот однажды юноша по имени Давид пришел навестить своих

братьев – и услышал поношения Голиафа. У Давида возгорелась ревность по Богу, и он решительно сказал: «Я сражусь с ним! И Бог предаст его в руки мои, и я сниму с него голову и отдам тело его птицам небесным. Бог предаст мне его за то, что он так поносит имя Божие». Царь Саул сомневался, что такой молодой (да еще и не воин!) сможет победить Голиафа. Но Давид убедил Саула, и Бог

предал Голиафа в руки молодого пастуха. И когда возвращался Давид с войны, то женщины пели песни: «Саул победил тысячи, а Давид — десятки тысяч». И позавидовал Саул вместо того, чтобы радоваться, что в Израиле появился такой молодой, смелый и сильный воин. Саул из зависти возненавидел Давида и хотел убить его. Но Бог был с Давидом.

Можно привести еще много подобных примеров из Слова Божия. Такое бывает и в жизни церкви. Когда в общине появляется способный проповедник или певец, то вместо того, чтобы радоваться за брата или сестру, начинают завидовать и искать причину, чтобы они не заняли в церкви соответствующее положение. От этого страдают и одаренные члены, и церковь.

О Христе сказано, что Пилат знал, что книжники и фарисеи предали Его из зависти. Когда Иисус входил в Иерусалим, и все восклицали: «Не бойся, дщерь Сиона. Се Царь твой грядет, сидя на



молодом осле» — и постилали одежды свои и пальмовые ветви под ноги осла, то книжники потребовали запретить это. Но Иисус ответил: «Если они умолкнут, то камни возопиют». Тогда книжники и фарисеи стали говорить между собой: «Мы ничего не можем сделать, весь мир идет за Ним» — и стали искать предлог, чтобы осудить и убить Христа. И говорили об Иисусе, что Он обманщик, обольщает

Все религии мира в чем-то одинаковы, как всеобщая потребность человека в примирении с Богом. Они предлагают человеку путь спасения при условии выполнения определенных требований этой религии. То есть, во всех религиях спасение человека — дело самого человека.

# BCE OH!

Библия же говорит, что человек спасается не делами, а только верою: «Ибо благодатью вы спасены через веру, и сие не от вас, Божий дар: не от дел, чтобы никто не хвалился» (Еф. 2:8-9).

Как же это происходит? Отвечая на этот вопрос, рассмотрим четыре места Священного Писания.

1. «...Бог, повелевший из тьмы воссиять свету, озарил наши сердца, дабы просветить нас познанием славы Божией в лице Иисуса Христа» (2 Кор. 4:6).

Зачастую на вопрос «Спасены ли мы, и если да – то откуда это знаем?» мы отвечаем, что покаялись перед Богом и приняли крещение. Может быть, и правильно,

но чего-то в таком ответе недостает. Что я имею в виду? Мы покаялись не потому, что искали Бога; не потому, что, исследуя Писание, пришли к убеждению, что мы грешники; не потому, что из Библии узнали, что Иисус Христос — наш Спаситель; не потому, что... А потому, что Бог Сам озарил наши сердца; Он Сам, Который из тьмы вызвал свет, просветил наши сердца, чтобы нам увидеть себя грешниками, а Иисуса Христа — Спасителем. Помните, как Петр, отвечая на вопрос Иисуса, за кого почитают Его ученики, ответил: «Ты — Мессия, Сын Бога живого»? На что Иисус сказал: «Блажен ты, Симон, сын Ионин, потому что не плоть и кровь открыли тебе это, но Отец Мой, сущий на небесах» (Мф. 16:17). Бог не только отдал Своего Сына за нас в жертву умило-



народ и делает Себя Сыном Божьим. Зависть не давала им покоя, толкала на преступление и на убийство Невиновного.

так же было и с Апостолом Павлом, посетившим Антиохию с Варнавой. Почти весь город пришел слушать Слово Божие. Иудеи, увидев народ, исполнились зависти и стали противоречить и спорить, злословя то, что говорили Павел и Варнава. Павел, видя, что Иудеи стали отвергать Христа, обратился к язычникам. Последние, слыша Слово Божие, радовались и прославляли Господа, и многие уверовали. Когда Иудеи увидели все это, они подговорили жителей города и воздвигли гонение на Павла и Варнаву (Деян. 13). И это не единичный случай, когда первосвященники исполнялись зависти и накладывали руки на Апостолов, били их, бросали в темницу и предавали смерти. Кто-то сказал, что из этих же камней, которыми побивали праведников и пророков, впоследствии

строили этим мученикам гробницы и памятники.

Ап. Павел пишет филиппийцам: «Некоторые проповедуют Христа по зависти и любопрению, не чисто, думая увеличить тяжесть уз моих... Но как бы ни проповедали Христа, притворно или искренно, я и тому радуюсь и буду радоваться, лишь бы возвеличился Христос»... Дорогие мои, давайте проверим себя, нет ли в нас этой гнилой зависти, которая оскверняет всю жизнь. Ап. Иаков напоминает: «Но если в вашем сердце вы имеете горькую зависть и сварливость, то не хвалитесь и не лгите на истину. Это не есть мудрость, нисходящая свыше, но зем-

ная, душевная, бесовская. Ибо где зависть и сварливость, там неустройство и все худое» (3:14). А поэтому очистим себя от всякой скверны плоти и духа, особенно от зависти. Да благословит нас Господь! Слава Ему вечная!



В. А. Якимцев, г. Сакраменто

стивления, но и Сам открывает нам сердце, чтобы мы уверовали в Него и, уверовав, были спасены.

Мне хочется привести в этой связи случай из жизни первой церкви, чтобы показать на примере, что это значит. В книге Деяния Апостолов описывается, как апостол Павел посредством чудесного видения ночью был призван Богом проповедовать Евангелие в Европе. Отправившись на корабле в Грецию, Павел через некоторое время прибыл в Филиппы - столицу одной из провинций. Но его там никто не ждал, не было даже синагоги, куда по обыкновению апостол Павел мог бы пойти проповедовать. Несколько дней он со своими спутниками провел в городе, а в субботу они вышли за город, к реке, где собралось несколько женщин для молитвы. Я думаю, что большинство из наших проповедников были бы огорчены такой малочисленной, и притом только женской, аудиторией. Дальше цитирую: «И одна женщина из города Фиатир, именем Лидия, торговавшая багряницею... слушала; и Господь отверз сердце ее внимать тому, что говорил Павел» (Деян. 16:14). Это я и имел в виду: Господь отверз сердце ее.

Дорогой читатель, если ты покаялся, если ты христианин, если ты спасен, то только потому, что Сам Бог открыл тебе сердце. Это огромная привилегия, что Сам Бог тобой занимается, но она влечет за собой и ответственность. Не сам ты искал и нашел Бога — Он открыл Себя тебе! Не сам ты открыл для себя, кто такой Иисус Христос, но Отец наш, сущий на небесах, открыл тебе это! Не сам ты осознал себя грешником — Дух Святой обличил тебя и показал, каков ты в глазах Святого Бога!

Ты не сам покаялся – Он коснулся твоего сердца!

По собственному опыту знаю, что многие люди, которым Бог открыл все это, не обращаются к Богу. Не приходят к Нему в покаянии. Не отдают Ему свою жизнь. Как может человек противиться Богу?! Как может человек пренебрегать личным и непосредственным обращением к нему Всевышнего?! Почему? Я думаю, что отчасти понимаю таких людей. Многие считают, что они никогда не смогут жить так, как этого требует Библия, как этого

от них ожидает Бог или люди. Глядя на истинно верующих, ведущих благочестивый образ жизни, такие люди думают, что им это не под силу. Они считают, что спасение получают в дар от Бога, а вот потом уже



от них самих зависит, насколько свято они будут жить. Да, это если считать, что освящение – дело человеческое. Но что говорит Писание? Тут я хотел бы опять обратиться к Посланию апостола Павла к коринфянам.

2. «Господь есть Дух; а где Дух Господень, там свобода. Мы же все, открытым лицом, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа» (2 Кор. 3:17-18).

То чудесное и прекрасное, что происходит в человеке после покаяния, не поддается описанию. Иисус Христос называет это рождением свыше и рождением от Духа. Павел пишет: «И уже не я живу, а живет во мне Христос» (Гал. 2:20). Кого мы видим, когда смотрим в обыкновенное зеркало? Себя, естественно. А когда мы смотрим в зеркало Священного Писания, кого мы видим? Естественно, не себя, а Христа. Не наши грехи - их Иисус распял на кресте! Не наши несовершенства – их Иисус взял на Себя! Не нас, а Его мы видим. Это не что иное, как благодать Божия, незаслуженное Его к нам расположение. В Послании к евреям написано об этом ясно и определенно: «Ибо Он одним приношением навсегда сделал совершенными освящаемых» (Евр. 10:14). Одно то, что в нас живет Его Святой Дух, что нам явилась благодать Божия, имеет непреодолимую, преображающую силу Божию. Ибо Иисус «сделался для нас премудростью от Бога, праведностью и освящением и искуплением» (1 Кор. 1:30).

Для иллюстрации этой чудесной истины мне хочется привести пример из Евангелия, когда Иисус идет с учениками в Иерусалим. Слава о Нем спешит впереди Него, как степной пожар. Толпы народа сопровождают Его. Иисусу нужно было проходить через Иерихон. В этом городе жил чрезвычайно грешный человек: сборщик налогов для оккупантов, изменник родины, мафиози Закхей. Ему очень хотелось увидеть Иисуса. Но роста он был маленького, а толпа — огромная. Потому он, не долго думая, залез на дерево, чтобы хоть оттуда увидеть Человека, о Котором шла молва, что Он дружит и с такими людьми, как Закхей.

Иисус, проходя мимо, сказал Закхею: «Сойди скорее, ибо сегодня надобно Мне быть у тебя в доме». У него?! Закхею и в голову не пришло упустить такой шанс. Мигом приготовлена комната, накрыт стол. Ни нравоучений, ни увещеваний не услышал грешный Закхей от Иисуса. Само общение с Ним произвело в душе этого закоренелого грешника чудо: «Половину имения моего я отдам нищим, — сказал этот человек, жизнь которого была не чем иным, как деланием денег, — и, если кого чем обидел, воздам вчетверо». Иисус не удивился, Он

только сказал ему: «Ныне пришло спасение дому сему, потому что и он сын Авраама» (Лук. 19:9).

Даже краткое общение с Иисусом Христом возымело такую преображающую силу над этим человеком. Примеров та-

ких можно было бы привести еще много. Но мысль, что не только спасение наше, но и освящение — дело рук нашего Господа, мне хотелось бы подтвердить местом Священного Писания: «Тот, Который Сына Своего не пощадил, но предал Его за всех нас, как с Ним не дару-

ет нам и всего? Кто будет обвинять избранных Божиих? Бог оправдывает их» (Рим. 8:32-33). Проповедник Освальд Чемберс сказал: «Освящение — это не получение силы от Иисуса Христа для святой жизни, но получение от Него святости, которая проявлялась в Нем и теперь проявляется во мне. Дивный секрет святой жизни состоит не в подражании Христу, а в позволении Его святым качествам проявляться во мне. Освящение — это «Христос в вас». Это Его святая жизнь, привитая мне по вере как независимый дар благодати Божией, «действующей во мне могущественно»».

Что спасение – дело Божие, ясно; и с тем, что освящение – незаслуженный дар благодати Божией, мы тоже можем согласиться. А как обстоит дело со служением Ему?



3. «...Благодарение Богу, Который всегда дает нам торжествовать во Христе и благоухание познания о Себе распространяет нами во всяком месте» (2 Кор. 2:14). Я думаю, что вы уже поняли, что я хочу сказать.

Прописная истина: самая лучшая реклама – удовлетворенный клиент. Он обязательно станет рекомендовать своим друзьям и знакомым то, что понравилось ему. Обратите еще раз внимание на слова: «Дает нам тор-

Если спасение наше – в Господе, если освя-

щение наше – дело Его рук, то как нам не быть

счастливыми и довольными, как нам не торже-

ствовать во Христе?!

жествовать во Христе». Если спасение наше – в Господе, если освящение наше – дело Его рук, то как нам не быть счастливыми и довольными, как нам не торжествовать во Христе?! А такое счастье вызывает у людей, соприкасающихся с нами,

желание тоже иметь его. И если мы все от Него получили, и это в нас видно, то к кому за этим счастьем будут обращаться люди? Конечно же, не к нам, а к Богу. И в этом смысл нашего призвания и служения.

Как-то я прочитал статью в газете «Семья» о том,

как быть правильным, хорошим отцом. Запомнилось предложение, которым статья заканчивалась: «Секрет прост: просто будь им». Суммируя вышесказанное, можно с уверенностью утверждать, что и в служении нашем Господу мы находимся в полной зависимости от Его влияния. Если нам что-то удается сделать для других, если мы помогли кому-нибудь прийти ко Христу, то это Его благоухание, которое Он распространяет через нас. В Послании к евреям написано: «А входим в покой мы, уверовавшие... Ибо, кто вошел в покой Его, тот и сам успокоился от дел своих, как и Бог от Своих» (Евр. 4:3,10). Люди, ищущие и жаждущие правды, хотят найти и увидеть этот покой в нас, верующих.

Чтобы мою проповедь не считали только приятной, но далекой от жизни теорией, проиллюстрирую эту истину жизненным примером. Я был как-то в гостях в одной из церквей Киева. Еще во время проповеди я обратил внимание на сидевших недалеко от кафедры двух женщин. По одной сразу было видно, что она в церкви человек новый (читающий да разумеет). Слушала она очень внимательно. Соседка ее после проповеди и призыва к покаянию подталкивала ее локтем: мол, выйди вперед. И та вышла и покаялась. Спели «Радостную песнь» и подарили ей цветы и «Новый Завет». Старушка (та, что толкала ее локтем) от всего сердца, со слезами радости на глазах обнимала и поздравляла ставшую ей сестрой в Господе. Я поговорил с новообращенной. Она оказалась доцентом кафедры философии. В церковь привела ее соседка по площадке, с которой они живут уже долгие годы бок о бок, та самая, что локтем ее подталкивала. Я обрадовался за нее. Потом подошел я к ее соседке, сестре нашей, и прошу дать мне адрес, чтобы прислать ей для новообращенной книжек умных, христианских. «А я, - говорит она мне, смущенно покраснев, – писать не умею». Я адреса так и не записал, до сих пор жалею. 25 лет прошло.

Что я хочу сказать этим примером? Не умеющая читать женщина «благоуханием Христовым» привела к Господу кандидата философских наук. И дело не в ней, а в Том, Кто через нее распространяет Свое благоухание. Именно так Он строит Свое Царство.

Мне осталось только подвести итоги: Он сделал все для нашего спасения, Он делает все в нас для нашего освящения; Он делает все через нас в Своем Царстве.

4. А что же мы? А мы «...сокровище сие... носим в глиняных сосудах, чтобы преизбыточ-

ная сила была приписываема Богу, а не нам» (2 Кор. 4:7).

Где же то, чем бы хвалиться? Уничтожено.

Слава Богу за неизреченный дар Его!

Вальдемар Цорн, Германия





Не желай плохого брату, Зла ты людям не желай. Жизнь отдал Христос когда-то, Чтоб ввести нас в вечный рай.

Не желай плохого брату. Пусть желания твои Будут радостны и святы; Твердой веру сохрани.

Не желай плохого брату — Ни мыслями, ни в делах; Сохрани себя святым ты И имей пред Богом страх.

Страх Господень научает, Мудрости он нам дает. От грехов он исцеляет, В Царство Божие ведет.

Не желай плохого брату; К встрече с Богом будь готов. И живи, живи, друг, свято Пред Спасителем Христом.

Бог – Святой, и нам с тобою Свято жить пред Ним должно. Не желает Он плохого, Милый брат, ни для кого.

Сам Себя принес Он в жертву Для спасения людей, К нам пришел на эту землю Дать елей душе твоей.

Если жить ты хочешь с Богом В Царстве Господа Христа, Возлюби ты, друг мой, брата, Как Христос любит тебя.



# ПОИСК УДОВОЛЬСТВИЙ на последнем дыхании

первый взгляд это высказывание жется, по сути, неправильным. Мы живем в культуре, наполненной удовольствием; мы нация тех, кто ищет удовольствия и избегает глубоких размышлений о вечных ценностях. Мы уже узнали, что сексуально зависимые люди появляются в результате естественного человеческого желания искать удовлетворения и избегать боли. И все же мы не можем убежать от того факта, что все мы по своей природе ищем удовольствия, в надежде максимизировать счастье и минимизировать печаль.

На самом деле, поиск удовольствия – это не проблема; наш соблазн – в поиске удовольствий в неподходящих местах. Нельзя винить зависимого человека, что он старается заполнить свою пустоту, но он ошибается в том, что он ищет напол-

нения в тех местах, где его не найти. Другими словами, он ищет удовольствий, которые в конце принесут ему больше горя, чем счастья. Именно в этом проблема с неправильными удовольствиями: они создают иллюзию счастья, но в конце они приносят горечь, пустоту и сожаление.

Греки были мудры и понимали, что мы все ищем удовольствия. Они уверяли, и достаточно достоверно, что нас мотивирует счастье. И, начиная с раннего возраста, мы идентифицируем хорошую жизнь с удовольствием. Ребенок пробует конфету и говорит: «Хорошо», что означает: «Она хорошая на вкус». Таким образом мы определяем, что вызывающее у нас приятные ощущения — хорошо. Ари-

счастотель учил, что стье совершенно самодоуверял, что когда мы достигаем счастья, мы больше ничего не ищем. В идеальном мире, если бы мы были совершенно счастливы, нам бы этого хватало. Поскольку же жизнь далека от совершенной, мы проводим ее в поиске удовольствия и стараясь избежать боли.

ристиане согласны с тем, что сам по себе поиск удовольствия не является неправильным; в самом деле, мы так устроены, что не можем поступать по-другому. Как писал Паскаль: «Все без исключения ищут счастья. Хотя они используют разные средства, но они все стре-

мятся к этой цели. Поэтому некоторые идут на войну, а другие делают что-то другое. Это – мотив каждого поступка человека, включая тех, кто заканчивает свою жизнь через повешение... Он напрасно ищет, но ничто не может помочь ему; он находит бездонную пропасть, которая может быть заполнена только Тем, Кто Бесконечный и Неизменный. Иными словами, бездна может быть заполнена только самим Богом».

Таким образом, наше задание – искать большее удовольствие, а не меньшее; мы должны искать постоянного, а не временного. Очевидно, Бог не против нашего поиска удовольствий, которые находятся в Нем: «Ты укажешь мне путь жизни: полнота радостей пред лицом Твоим, блаженство в деснице Твоей вовек» (Пс. 15:11).

Опасная ловушка (наверное, самая опасная из всех ловушек) — это напрасная надежда, что наша жажда полноты жизни может быть заполнена удовольствиями этого мира. Для нас искушением является любить то, что суетно и пусто. По природе мы пьем воду не из тех фонтанов и едим хлеб не с того стола. В процессе этого мы становимся жертвами одного из самых распространенных обманов дьявола.

Даже если мы избежали алкоголизма, даже если избежали влечения порнографии, мы можем обнаружить, что беспомощно стоим перед богиней удовольствия, слушаем ее зов и верим ее обещаниям. Нам не нужно быть зависимыми от азартных игр, чтобы огорчить Бога; все, что нам надо сделать — это быть поглощенными собственными амбициями, сосредоточить свое внимание на «здесь и сейчас», не ища тех удовольствий, которые радуют сердце Бога.

Нейл Постман пишет, что в различные времена истории США разные города были центрами излучения американского духа. В конце восемнадцатого столетия город Бостон был центром политического радикализма; в середине

девятнадцатого столетия Нью-Йорк стал символом процесса ассимиляции в Америке; Чикаго, город «широких плеч», стал символизировать индустриальную энергию и динамизм Америки. «Сегодня же, – пишет Постман, – давайте посмотрим на Лас-Вегас и Неваду как на метафору нашего национального характера и стремления; их символы - десятиметровое картонное изображение игровой машины и танцовщицы. Лас-Вегас полностью посвящен идее развлечения и, как таковой, провозглашает дух культуры, в которой все общественные мероприятия все больше приобретают форму развлечения. Наша политика, религия, новости, спорт, образование, торговля преобразовываются в соответствующие дополнения шоу-бизнеса. В результате мы становимся народом, близким к увеселению себя до смерти». Постман особенно озабочен телевидением не потому, что оно развлекает публику, но потому, что оно «сделало само развлечение естественной формой подачи всех происшествий... Проблема не в том, что телевидение предоставляет нам тему для развлечения, но что все темы подаются как раз-

влечение, и в этом большая разница». Он приводит пример, которому мы все свидетели, что в середине самого серьезного репортажа новостей - например, война в Боснии – история прерывается «серией рекламы, которая в одно мгновение сглаживает остроту новостей и даже делает их весьма банальными». Постман утверждает, что существуют такие темы, которые требуют глубокого размышления и анализа, и телевидение непременно подаст их несправедливо; оно не может справиться с серьезными темами.

Конечно же, мы не будем слушать Постмана. Сегодня все производится таким образом, чтобы вписаться в формат телевидения. Мы используем развлекательное средство, которое по самой своей природе не может обходиться справедливо с серьезны-

ми вопросами. Мы привыкли, что нас развлекают, и мы будем развлекаться даже в то время, когда ужасные вещи происходят на нашей планете.

теперь относительно самих телевизионных программ: когда пару лет назад была принята система рейтинга, многие предсказывали, что это ухудшит уже и без того плохие телевизионные программы. Как того и боялись, предупреждающие надписи предоставили только прикрытие для более непристойных программ. С тех пор, как был введен рейтинг, секс, вульгарная речь, насилие и другие виды аморальности резко возросли. Даже в так называемый «семейный час» вторглось увеличенное количество непристойных программ. Добавьте к этому многие деградирующие ток-шоу - и вы получите виртуальную реку нечистоты, текущую в наши дома. Поскольку телевизионные администраторы потакают удовольствиям этого мира, они всегда будут апеллировать к низменным человеческим пристрастиям. Мы можем отождествить себя с одним остряком, который сказал: «У меня 57 каналов, но там нечего смотреть».



Эта озабоченность удовольствиями этого мира называется гедонизм. Это — жизнь, наполненная сексом, едой, деньгами, удовольствием и потребительством всякого рода. Такой стиль жизни ценит менталитет «этого мира»; предполагается, что мы существуем для того, чтобы служить себе.

Люди ищут возможности убежать, уйти от давления работы и нездоровых социальных отношений. Они также ищут чего-то, чтобы утолить свою «невыносимую жажду»... Но, увы, этому не быть.

Вы решите, что следующие слова были написаны в двадцатом веке: «Знай же. что в последние дни наступят времена тяжкие. Ибо люди будут самолюбивы, сребролюбивы, горды, надменны, злоречивы, родителям непокорны, неблагодарны, нечестивы, недружелюбны, непримирительны, клеветники, невоздержны, жестоки, не любящие добра, предатели, наглы, напыщенны, более сластолюбивы, нежели боголюбивы, имеющие вид благочестия. силы же его отрекшиеся. Таковых удаляйся» (2 Тим. 3:1-5). Они любят удовольствия, а не Бога!

Когда человек оставлен сам на се-



бя, он всегда будет тяготеть к низменным желаниям. Да, он будет скорее любить себя, чем Бога, и находить удовлетворение в творении, а не Творце. Он будет выбирать удовольствие, которое обещает наилучшие ощущения сегодня.

#### МИР, КОТОРЫЙ МЫ НЕ ДОЛЖНЫ ЛЮБИТЬ

Нужно различать три различных употребления слова «мир» в Писании. Иногда оно относится к этой планете – то есть, мир, который Бог создал. Повесть о создании мира Богом служит напоминанием нам, что мы должны заботиться об этой планете. К сожалению, современное движение за охрану окру-

жающей среды часто связано с теологией New Age и заботой о «Матушке Земле» и тому подобное. Однако, существует надлежащий вид энвайронментализма: фундаментальное посвящение заботе о тех ресурсах, которые создал Бог.

Слово «мир» часто используется как мир людей, мир, который Бог любит. Однажды, когда наша старшая дочка была еще ребенком, она спросила меня, должны ли мы любить всех, хотя они и злые. Когда я ответил: «Да», она сказала: «Получается, что мы и сатану должны любить!» Ну, не так быстро! Тут существует различие: Христос умер, чтобы искупить тех, кто уверует в Него, но сатана не был охвачен этой жертвой. Поскольку он согрешил против Бога, мы должны относиться к нему, как к злому врагу Бога. Нет, мы не любим его, поскольку это была бы любовь, которую Бог

> ненавидит. Людей – да, дьявола – нет!

> И, наконец, слово «мир» часто используется для описания целой системы ценностей и отношений общества, которое оставило Бога. Когда мы слышим фразу «мир спорта», мы знаем, что она не относится к отдельной пла-

нете, но к организованной системе идей и различным видам соревнований. Таким же образом слово «мир» часто используется в Писании, чтобы обозначить систему идей и отношений; это понятие относится к гедонистическим ценностям и коренному посвящению этой жизни, а не следующей. В худшем случае, мир наделяет высокой ценностью то, что Бог осуждает; в лучшем — он меняет ценники. Если вы хотите знать, что такое мир, просто попереключайте каналы вашего телевизора.

По любым меркам, евангелист Дуайт Л. Муди был одним из самых влиятельных евангелистов в мире. Его работа, сосредоточенная в Чикаго, началась с достижения покинутых

детей для Христа. Считается, что своей проповедью он «сотряс для Бога два континента», Британские острова и Америку. Другие отмечают, что посредством основания Библейского Института Муди и церкви Муди, он «сотряс весь мир для Бога». Одним из его любимых отрывков Писания был 1 Ин. 2:15-17: «Не любите мира. ни того, что в мире: кто любит мир, в том нет любви Отчей. Ибо все, что в мире: похоть плоти, похоть очей и гордость житейская, не есть от Отца, но от мира сего. И мир проходит, и похоть его, а исполняющий волю Божию пребывает вовек».

Что мы можем сказать об этом мире, о котором нас предупреждают, что нам не следует любить его?

Во-первых, его контролирует сатана. Он – «бог этого мира» (2 Кор. 4:4). За удовольствиями этого мира стоит дьявол, который ищет того, чтобы погубить нас. Конечно же, мир был бы для нас соблазном, даже если бы сатана не существовал, но это он постарался организовать оппозицию против Бога и старается втянуть нас в свои хитрые планы.

Во-вторых, мир привлекает нас потому, что он подается как «природное» средство для утоления наших личных нужд. Наше Богом данное желание удовольствия приспосабливается к обманчивым удовольствиям этой жизни, которые предлагают так много, но в конце награда очень плоха. Это — отравленный сахар. Мир, который мы не должны любить, это мир желаний, мир похоти и алчного сердца. Это самая коварная ловушка для нас.

Давайте поразмышляем о трех аспектах, которые Иоанн упомянул в стихе, приведенном выше.

#### ПОХОТИ ГРЕШНОГО ЧЕЛОВЕКА

Удовольствия этого мира и удовольствия Бога столкнулись, когда студенты христианского колледжа пришли на пляж Панама Сити во время весенних каникул. Газета Чикаго Трибьюн сообщила, что



эти студенты «склонили головы, закрыли глаза и сконцентрировались на том, как им лучшим образом состязаться с бикини, пивным кальяном и ревом басов, которые громко звучали из внедорожника Шевроле, что разъезжал по пляжу, широко известному как столица мира во время весенних каникул».

Отдыхающие несли под мышкой упаковки с 12 бутылками пива Бад Лайт, направляясь на конкурс мокрых футболок и пляжный волейбол; в основном они были совершенно не заинтересованы в том, чтоб их евангелизировали. Когда студенты-христиане спрашивали их, попадут ли они в рай, если умрут завтра, некоторые из них вежливо слушали, но затем уходили. Многие отвечали, что они не переживают о том, что будет завтра. Как могли они, со всем тем пивом и девушками, которые ждали их? Это было неподходящее время размышлять о каких-то отдаленных удовольствиях. Все, что имело для них значение - это сегодняшний день.

Такие удовольствия обманывают нас, поскольку создают иллюзию наполнения и счастья; однако, все их обещания оставляют нас пустыми, неудовлетворенными и с чувством вины. В конце концов, они лишают нас удовлетворения, которое приходит от осознания того, что мы угодили Богу. Мир не является нейтральным. С точки зрения Бога, мир — наш враг, мы всегда должны противостоять его соблазнительному влиянию. «Ибо какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душе сво-

ей повредит? Или какой выкуп даст человек за душу свою?» (Мк. 8:36-37).

Одна женщина, которую мы назовем Анна, выросла в христианской семье, но когда ее брак оказал-

ся неудовлетворительным, она разочаровалась в христианстве. Когда она начала искать совета у других христиан, она получила сочувствие и даже жалость, но не помощь. Понемногу она неохотно пришла к неизбежному выводу: за исключением, возможно, нескольких пасторов и миссионеров, христианской жизнью жить невозможно.

Анна начала думать, что мир не так уж и плох, как ей говорили. Как могла она знать? Она никогда не пробовала его. Мыльные оперы начали наполнять пустоту ее жизни. Ее собственный брак был сплошной тягомотиной по сравнению с оживленными дневными программами. Там был мир, который она хотела испробовать, испытать на себе, каково это. Она завела роман, чтобы удовлетворить свои нужды, тайно наслаждаясь вкусом «запретного плода». Как и многие другие, она открыла для себя, что грех имеет свои удовольствия. Ее новые отношения были оживляющими, но проходили недели – и приходилось бороться с чувством вины и пустотой. Она старалась выкинуть из головы мысли о Боге, говоря себе, что она разберется со Всемогущим «как-нибудь потом».

Она стояла перед выбором: следует ли ей преследовать удовлетворение личных желаний или стремиться к удовольствиям, которые приходят через послушание Богу? К счастью, ее связь была обнаружена, и она завершила эти отношения. Ее брак был бы разрушен, если бы не тот факт, что они с мужем прорабо-

тали измену, обвинения и ту боль, которую причинил ее поступок. Ее ситуация – пример того, о чем сказал Джеймс Алан: «Из состояния сердца человека происходят условия его жизни; его мысли расцветают в поступки, а плодом его поступков являются характер и судьба».

Не ошибитесь, мир говорит нам, что удовольствие следования за Богом не может сравниться с неумолимым возбуждением от удовлетворения личных желаний. «Не любите мира», - пишет Иоанн, очень хорошо зная, что мы ищем применения своим чувствам. У нас у всех есть то, что Клайв С. Льюис назвал «овладевающим первенством». Поговорите с кем-либо какое-то время, задайте правильные вопросы, и его первая любовь вскоре станет явной. Удовольствие всегда будет соревноваться с нашей любовью ко Христу. Эта страсть к удовольствию может быть преодолена только большей страстью к Нему.

#### ПОХОТЬ ЕГО ОЧЕЙ

а, глаза могут иметь аппетит. Иногда мы говорим: «Просто сосредоточься на этом...» Когда Иоанн описывал мир как «похоть очей», возможно, он говорил о плотских искушениях, но, скорее всего, он имел в виду грех похоти. Мы говорили о жадности, но я хочу добавить еще пару слов о потребительстве.

Наша проблема не в том, что мы потребляем для жизни, но в том, что слишком часто мы живем, чтобы потреблять. Родни Клапп пишет: «Потребительство - это установленная система, которая влияет на стиль жизни, она обольщает, постепенно проникает и акклиматизируется. Слишком часто это – потребительство, которое стоит на пути таких христианских добродетелей, как терпение, довольство, самопожертвование и щедрость; почти всегда оно приходит в виде бархатной перчатки, а не ежовой рукавицы. Потребительство говорит мягко и сексуально, а не диктаторским тоном, оно покоряет обещаниями, а не угрозами». Да, эта бархатная перчатка покоряет скорее обещаниями, а не угрозами!

Наши духовные предки не согласились бы с теперешней безоговорочной поддержкой нашего капиталистического, ориентированного на потребительство, стиля жизни. Автор документа первого столетия, под названием Дидахе (Учение Двенадцати апостолов), писал: «Никогда не отказывай нуждающемуся; делись всем своим имуществом со своим братом и не заявляй, что что-то принадлежит тебе. Если ты и он вместе участвуете в делах бессмертных, как намного более вы должны разделять смертное?» Другой документ первого столетия дает следующий совет: «Вместо полей покупай души тех, кто в беде... Заботься о вдовах и сиротах и не пренебрегай ими. Трать свои богатства и хозяйство, которые ты получил от Бога, на таковые поля и дома».

Потребительство – это не что иное, как другой вид гедонизма. Рекламодатели постоянно создают новые нужды для нас. В основном они утверждают, что мы не можем быть удовлетворены тем, что у нас есть, иначе наше влечение к их продукту пришло бы к концу. Мир говорит нам, что мы постоянно должны быть в состоянии неудовлетворенности, чтобы мы хотели купить больше и увеличить разнообразие и интенсивность наших переживаний. Уловка состоит в том, чтобы удержать удовлетворение и наполнение как раз

Конечно, мне было бы легко говорить о том, как много американцы тратят на катание на лыжах в Колорадо; как много мы тратим на удобства, в которых мы на самом деле не нуждаемся; как много мы расточаем на порнографию, секс, фильмы, спорт и так далее. Я мог бы сказать о деньгах, которые верующие тратят, чтобы иметь второй дом на берегу, и как некоторые люди содержат квартиру во Флориде. Однако, этот вопрос более глубокий: мы можем любить все, что угодно, до такой степени, что эта любовь будет в ущерб любви к Богу. Кальвин сказал: «Наше сердце – это фабрика идолов». Мы постоянно изливаем свою любовь на вещи этого мира, а не на Бога. Мы постоянно находимся на опасной грани нарушения заповеди «Да не будет у тебя других богов

Один очарован командой Чикаго Буллз. другой влюблен в искусство. третий всегда озабочен возвышенным удовольствием от еды и шопинга - таковые тоже могут быть идолопоклонниками по своей сути. Пророк Иезекииль провозглашал слово Божье тем, которые «допустили идолов своих в сердце свое» (Иез. 14:3). Наша проблема в том, что мир является такой частью нашего мышления, что нам даже тяжело определить «приземленность» в своих жизнях. Если мы будем честными, то мы найдем эту поглощенность земными заботами, и не только вокруг нас, но и в нас самих. Мы – как рыба, которая плавает в реке, но, кажется, не подозревает о присутствии воды.

пред лицом Моим» (Исх. 20:3).

#### БАХВАЛЬСТВО ТЕМ, ЧТО У НЕГО ЕСТЬ И ЧТО ОН ДЕЛАЕТ

Т ретья мотивация мира — это коронация самого себя, это желание того, чтобы мир вертелся вокруг наших желаний, интересов и нужд. Для тех, кто родился с естественной физической привлекательностью, существует искушение выставлять напоказ свою красоту и гордиться своей

внешностью. В списке семи грехов, которые ненавидит Бог, «глаза гордые» стоят во главе списка (Прити. 6:17).

Служение самому себе стоит во главе ценностей мира. Даже если мы не хвастаемся собой, мы бы хотели это делать. Особенно мы любим сравнивать себя с теми, кто стесняется наших достижений. Некто сказал, что мы склонны иметь гордость лица, расы и благоволения. Нам тяжело радоваться успеху других; нас волнует больше собственное портфолио, чем мать-одиночка, живущая через дорогу.

Трудоголизм часто является симптомом «гордости житейской» (1 Ин. 2:16). Мы жаждем признания, успеха и хотим оставить след в этом мире. Поскольку мы думаем, что наши семьи нас не ценят, они не разделяют наши ценности, мы вкладываем свою энергию туда, где мы получим наибольшее признание, и где мы, наконец-то, будем успешны. Мы также хотим быть финансово в такой позиции, где бы мы могли быть отделены от боли и страданий бедности.

Мы должны задать себе некоторые тяжелые вопросы: наши «добрые дела» исходят из любви к Богу или, возможно, из утонченной любви к себе? Возможно, настоящей причиной того, что я даю пять долларов бедняку, является не мое искреннее переживание о его нуждах, но мое чувство удовлетворения после? Я думаю о себе лучше, потому что я уделил время, пошел на небольшую жертву во имя помощи кому-то, кто ниже меня по социальной лестнице; к тому же, я могу рассказать своей жене об этом вечером. Честно говоря, это причина, по которой благотворительность совершается публично – люди любят получать признание за свой вклад.

Иисус рассказал притчу о четырех видах почвы. В первой категории семя, упавшее при дороге, было съедено птицами. Во втором случае семя упало между камнями и взошло, но поскольку не имело корня – засохло. Третий вид почвы, наверное, самый



распространенный: «Посеянное в тернии означает слышащих слово, но в которых заботы века сего, обольщение богатством и другие пожелания, входя в них, заглушают слово, и оно бывает без плода» (Мк. 4:18-19). Любовь к богатству и другие желания заглушают слово, делая его бесплодным.

Желания грешного человека, похоть очей и гордость - это не те удовольствия, для которых мы были созданы. Они находятся в неправильных вещах, и они не пребудут долго. Удовольствия этого мира соответствуют нашим базовым мотивам и избегают жертв. Они также затмевают наши отношения с Богом. Хуже того, они Его огорчают.

Эти удовольствия обманывают нас, потому что они обещают нам то, чего не могут исполнить. Мы ищем их, но на самом деле они не могут нас удовлетворить. Они не являются тем. чем кажутся. Они завернуты в обманчивую обертку; они являются путем наименьшего сопротивления; просят нас пожертвовать долговременным на алтаре немедленного. Эти удовольствия являются преградой на пути наслаждений Божьих. Когда Павел говорит о вдовах, использующих свой статус как оправдание для флирта, он пишет: «Но если вдова живет ради своего удовольствия, то ее можно считать заживо умершей» (1 Тим. 5:6). В мире все колодцы сухие.

🗋 оберт Бернс был прав, когда написал:

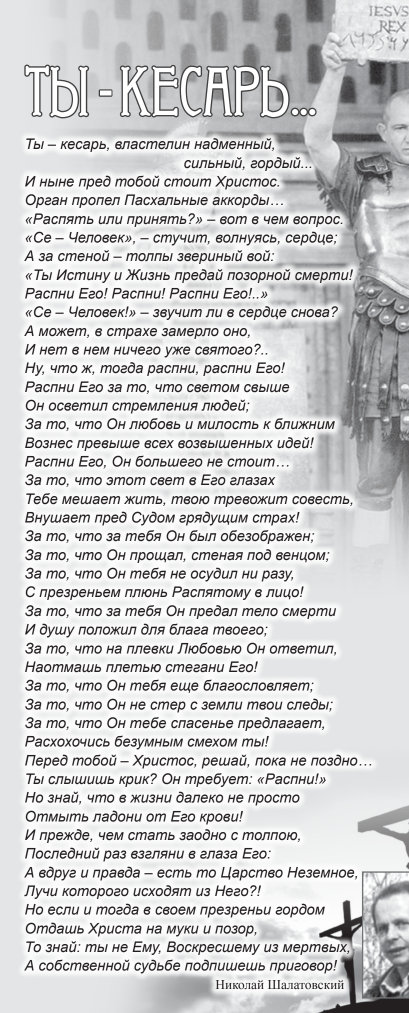
Но удовольствия –

как цветущий мак: Вы сорвете цветок, и его лепестки опадут;

Или как снег, падающий в реку: Мгновение – бело, потом снег сразу тает...

(окончание в следующем номере)







Николай, воспитанный в верующей православной семье, с самого малого возраста знал, что есть Бог. Но молиться он не любил, считая, что Бог был несправедлив к нему, отняв у него старшего брата и отца и заставив так много страдать маму и его самого. И вот, когда ему было восемь лет, он вознес к Богу свою первую сознательную, притом, сердечную молитву. Случилось это так...

В военные сороковые годы семье погибшего красноармейца Никиты, как и всем подобным семьям, выдавали хлебный паек на всех детей-иждивенцев. Для этого ежемесячно вручали талоны, на которые можно было покупать ежедневно хлеб или же получать мукой сразу на месяц. Мама предпочитала брать паек мукою, так как в эту муку можно было добавлять какую-нибудь измельченную траву, отруби, жмых, опилки. Таким образом, получалось выгодней брать муку, чем готовый хлеб. Но чтобы отоварить талоны, нужно было выстоять длинную очередь в магазин и успеть до закрытия магазина вечером получить муку. И поэтому люди выстраивались

с самого раннего утра; а некоторые, особо стойкие, занимали очередь с вечера и ночевали у магазина, но зато они были в числе первых и получали положенный им паек до обеда.

В тот весенний день 1942 года получать муку пошел Николай со старшим братом еще с вечера. В очереди они были в числе первых десяти. Та весна была затяжной и холодной. Мороз пробирал ребятишек до костей. Они, как и другие, прыгали, бегали, толкались, чтобы не замерзнуть. Но во второй половине ночи, утомленные и замерзшие, уселись с другими у стены магазина и, прижавшись друг ко другу, угомонились. Братья договорились: спать по очереди и понемножку,

а талоны будет хранить тот, кто бодрствует. Когда наступил черед Николая, он крепко сжимал драгоценное сокровище в руке за пазухой. Но перед рассветом он не выдержал и задремал, и когда проснулся — талонов у него уже не было: кто-то их выкрал. Стали искать кругом, спрашивать у людей, искать в карманах, но нигде их не было. Когда открыли магазин, братья зашли в него и объяснили продавцу ситуацию. Но продавец тоже не смог ничем помочь, и печальные мальчики, покинув магазин, ни с чем пошли домой.

Когда подошли к дому, старший брат вошел в дом, а младший, считая себя виновником, побоялся заходить. Он знал, что дома их ждут с мукой больная мама, меньший братишка и сестренка, и он снова пошел к магазину, тщетно надеясь найти пропажу. Вдруг Николай вспомнил, как отец при прощании сказал, что если не будет хлеба, чтобы они просили у Бога, Который не даст умереть с голоду. Он тут же на улице, прямо на снегу, склонил колени и совершил свою пер-

вую сознательную молитву, умоляя Бога совершить чудо и возвратить ему хлебные карточки. Сколько времени длилась молитва, он не знает. Но, встав с колен, Николай был уверен, что Бог его услышал и возвратит ему талоны, и семья будет спасена. С такой надеждой он вернулся снова к магазину, но карточек опять не нашел. Возвращаться домой пустым он боялся, он ждал чуда. Неоднократно из дома он слышал тревожный голос мамы, зовущий домой, но упорно продолжал ходить и ждать.

И только поздно вечером он зашел в избу и заплакал. В доме уже все знали о происшедшем от старшего брата. Мама Николая не ругала, она только низко опустила голову – и сын заметил, как по ее щекам покатились слезы. Спеша успокоить маму, он сказал:

 – Мама, я уже молился Богу, и Бог меня услышал, Он сделает чудо – и у нас будут талоны на хлеб.

Мама, зная, что Николай раньше не молился, очень обрадовалась и ответила:

– Молиться надо с верою, конечно, но диктовать Богу не нужно, не надо конкретно говорить, как Он должен помочь. Ты сейчас ждешь талоны на хлеб, а Бог может ответить другим путем, как захочет Он Сам.

Мама предложила всем детям помолиться Богу еще раз и попросить у Него хлеба. Этой затяжной весной уже не осталось в доме никаких припасов, кроме семенной картошки, которую берегли для посева весной. Молились все, молились со слезами.

Чтобы экономить керосин в лампе, рано ложились спать. Николай ждал, каким образом Бог исполнит его молитву. Он все еще ждал талоны на хлеб и думал: вот кто-то постучит, откроется дверь, и им отдадут карточки. Когда все уснули, он тихонько вышел в сени (холодная неотапливаемая прихожая), чтобы первому увидеть чудо. У двери жалобно заскулила маленькая собачка по имени Кукла, просясь на улицу. И, спустя несколько секунд, она мгновенно скрылась в темноте через открытую дверь.

Теперь мальчик стал слушать, ког-

да будет лаять собачка на чужого человека, несущего к ним талоны, ведь он очень хотел первым увидеть чудо. Прошло довольно много времени — но собака не возвращалась. Когда же, наконец, у дома раздался знакомый лай, и Николай открыл дверь, чтобы впустить собаку — он застыл от удивления.

 Слава Богу! Бог услышал нашу молитву! Он сделал чудо! – громким криком Николай разбудил всю семью.

На крыльце сидела собачка, а перед ней – большая булка серого хлеба, свежего и еще теплого. Кукла смотрела на хлеб жадными голодными глазами, поднимала голову вверх и лаяла, затем снова смотрела на хлеб и снова радостно лаяла. А Николай схватил хлеб, прижал к себе и закричал:

- Я же говорил, что Бог даст нам хлеб!
- Да, слава Богу! Бог услышал нас всех и дал нам хлеб, а не талоны, – ласково поправила мама.

Прямо в сенях все склонили колени и сердечно поблагодарили Бога. Затем, вошедши в избу, мама отрезала первый кусочек хлеба для Куклы, а потом поделила эту булку на завтрак, обед и ужин. Каждому досталось по кусочку настоящего хлеба, которого давно не ели. Наутро мама обнаружила немного кукурузы в шкафу около печки, где хранились продукты. Это было еще одно чудо: мыши по Божьему приказу перетаскали кукурузу из своих норок в шкаф.

Весь день Николай ходил веселый и довольный. Вечером он опять стал ждать чуда, но так и уснул, не дождавшись. А рано утром он был разбужен радостным лаем. Он снова увидел булку такого же хлеба и подпрыгивающую от радости Куклу, а в углу шкафа снова хороший стакан кукурузы.

Так продолжалось целый месяц: хлеб и кукуруза. Как только были получены продуктовые талоны на следующий месяц и на них получили муку, хлеба на крыльце не стало, а в шкафу – кукурузы. Разве это не чудо?! Бог повелел собачке и маленьким мышкам послужить голодной семье!

Для Николая было интересно узнать, откуда собака носила хлеб. И в один из дней он выбежал и пошел по ее следам. Она побежала в сторону недавно выстроенного военного госпиталя, где проходили лечение раненые на фронте солдаты. Добежав до госпиталя, Кукла через дыру в заборе скрылась из глаз и через несколько минут снова появилась, но уже с булкой хлеба в зубах. Постояв у забора, она побежала в обратный путь. На пути она еще три раза останавливалась, ложила булку на снег и, отдохнув минутку, снова брала свою ношу в зубы и бежала домой.

Бог слышит искренние молитвы и отвечает на них! Но исполняет их не так, как мы думаем, и не тогда, когда мы ожидаем, но Своими путями и в Свое время, используя для этого разные обстоятельства, людей и даже собачек и мышек. Только нужно верить и уметь ждать, как и говорит Писание в Пс. 36:3-4.

И другой урок извлек Николай из этого события: хлеб — это жизнь, и он стоит очень дорого! С большими деньгами и золотом можно умереть голодной смертью. Учитесь сами и напоминайте своим детям беречь хлеб, дорожить им, не бросать его на зем-



лю или в мусор. Если же кто-то из вас увидит кусочек хлеба на полу, подберите его, положите на травку для птичек и животных.

Дорогие мои, берегите хлеб, вкушая его с благодарением!

Николай Сизов

(из воспоминаний Николая Никитовича, напечатано в миссии «Свет на Востоке»)





Во-первых, «испытай меня». Псалмы говорят: «испытай меня», «познай меня».

Когда последний раз вы просили, чтоб Господь испытал вас? Исследуя каждый угол, каждую щель, каждую мысль. Испытай меня, Господи, покажи мне, что должно уйти?

Вы скажете мне: «Погоди, брат Гиббс, я боюсь, что если попрошу этого у Господа, Он ответит на

мою молитву положительно». Да, Он ответит на каждую молитву!

Знаете, почему многие христиане ничего не знают о Божьей силе? И я говорю это с сожалением! Потому что они не начинают с «испытай меня». Знаете, откуда они начинают? Они начинают с «помоги мне, благослови меня, будь со мной». Вы воспринимаете Бога как небесного «мальчика на побегушках»: «Я сообщу Тебе, когда Ты будешь нужен». Бог не заинтересован в том, чтоб быть вашим «мальчиком на побегушках». Он – Бог, и Он говорит: «Я ищу мужчину, я ищу женщину, я ищу царя, который говорит "испытай меня"!»

Я не знаю вашей жизни, и вы не знаете моей, но Бог знает все. И когда вы просите Его, чтоб Он испытал вас, – просите, чтобы Он указал вам, что должно уйти, чтобы Он указал вам пальцем: «Посвети Своим небесным фонариком, не пропусти ничего, Отче!..»

Теперь вы готовы для Его силы, чтобы Он работал в вас через ваши слабости.

Др. Д. Гиббс (перевод с английского Катя Моралес) проповеди Д. Гиббса на англ. языке можно слушать на сайте www.christianlaw.org



### БИБЛЕЙСКИЕ ВОПРОСЫ

- 100. Какие города израильские подлежали полному уничтожению, и их впредь не разрешалось отстраивать?
- 101. Что Бог писал на стене, что на песке и что на камне? А что Он пишет на сердцах?
- 102. Почему написано: «Да не отходит книга сия от уст твоих», а не «от очей твоих»? Читающий ведь использует глаза, а не уста.
- 103. Когда и где огонь, сходивший с неба, пожирал жертвы, принесенные Богу?
- 104. Какие слова в Библии читаются по-русски слева направо и справа налево одинаково?
- 105. В каком народе в течение десятков лет не было ни одного больного?
- 106. Какие горы известны нам из Библии?
- 107. Какая гора является самой знаменитой среди всех гор мира?
- 108. Какие служители Божьи умерли на горах?
- 109. Какие моря известны нам из Библии?
- 110. Где в Библии Бог говорит о Себе во множественном числе?
- 111. Кого веревка спасла от смерти, а кого она погубила?
- 112. Когда впервые в Израиле стали употреблять жребий?
- 113. Какие служители Божьи пролагали путь через воду и шли посуху?



■ Подготовил Г. Н. Авраменко

## «ДАЙ МЕНІ ЦЕ!»

«Ваші думки – не Мої це думки, а дороги Мої – то не ваші дороги...» (Іс. 55:8)

Я котила по магазину візочок, та раптом почула несамовиті волання малого; але побачила його, аж коли дійшла до наступного ряду полиць!

Маленький хлопчик, у якого від люті з очей лилися сльози, шалено кричав: «Дай мені це!» Його мати якусь мить дивилась на мене, а потім... Я в жодному разі не хочу брати під сумнів її благородні мотиви, але, збентежена, вона скорилась відчайдушним домаганням малого: схопила маленький пакетик чипсів та жбурнула у візочок.

Здається, я знайома з цим хлопчиною — він так схожий на мене! І дійсно, я частенько поводжусь, як вередлива, примхлива дитина. Бува, навіть скаржусь на Бога: «Чому ні? Чому не маю на це права?!» Інколи Бог дарує дещо з того, про що благаю, але не тому, що я «примусила» Його це зробити. Аж ніяк. Скоріше, Він хоче, аби я на власному досвіді відчула, що трапляється, коли намагаюсь сама керувати своїм життям.

Те, що ми вважаємо за найкраще, не завжди є таким у Божих очах. Господь стверджує в *Ісаї 55:8: «Ваші думки – не Мої це думки, а дороги Мої – то не ваші до-*



роги...» У книзі «Часи благодаті» чемпіон з тенісу Артур Аше у своїх порадах маленькій дочці так перефразовує Як. 1:5: «Благай у Бога мудрості шукати правильний шлях, знати Його волю і мати бажання це чинити». Саме такі щирі молитви Бог прагне чути від Своїх дітей.

Що є найліпшим у житті— напевно, ми не знаємо. Тому, коли приходить час навколішки ставати, «Що Тебе, Боже, возвеличить?»— ми казати маємо, А потім путь Його шукати, волю пізнавати.

Якщо Бог не дарує того, що просимо, — значить, має для нас дещо краще!



### БОЖИЙ КАТАЛОГ

«По тому пізнають усі, що ви учні Мої, як будете мати любов між собою»

(le. 13:35)

Коли настає передсвятковий час, і поштова скринька сповнена каталогами, я виймаю з неї цілий оберемок гладеньких журналів, кожен з яких наполегливо пропонує щось вкрай необхідне: «Не зволікай!», «Кількість обмежена!», «Замовляй негайно!»

Спокусливі пропозиції спрацьовують. Я гортаю сторінки, щоб дізнатися, чого я так конче потребую (і навіть не здогадуюсь про це), бачу речі, які раптом здаються такими необхідними, хоча за хвилину до цього я й не знала про їх існування. Виробники використовують гарненькі фото, щоб пробудити в нас бажання придбати їхню продукцію.

В якомусь сенсі християнин – це Божий каталог. Для

світу ми наче ілюстрації того, що пропонує Бог. Своєю працею через нас Він являє людям картину таких якостей, про які вони й не здогадувались, що потребують, доки не побачили їх в нашій поведінці.

Ісус молився за єдність Своїх послідовників, щоб світ побачив, що Його дійсно послав Бог, Який полюбив і їх, як любить Сина Свого (Ів. 17:23). Коли Христос живе в нас, ми стаємо зразками Божої любові. Ми неспроможні самі виробляти в собі любов; Бог — виробник, а ми — Його вибір.

Переглядаючи передсвяткові каталоги, згадайте, що «каталог» вашого життя свідчить про Бога. Чи ви являєте людям ті якості, які пробуджують в них бажання шукати Господа?

Чи бачить світ в нас щось корисне,

Без чого він не зможе жити?

Йому приємні наші риси?

Чи справді вміємо любити?

Християнин – це Божа реклама. Чи приваблює людей те, що вони бачать? В то время я связался с группой, которая судила о спасении по чувствам и переживаниям, а не по вере. Вечер за вечером я выходил наперед в их палатке, где они, собравшись вокруг меня, молились о том, чтобы Господь спас меня. Каждый вечер я со страхом ложился в постель, боясь, что проснусь осужденным. Я вопил день и ночь: «Куда направляюсь я: в небо или в ад?» Мне было тогда только 16 лет.

Однажды я пошел в пресвитерианскую церковь и молился, чтобы проповедник говорил о спасительной вере и тем помог мне разрешить мою проблему. В тот вечер др. Мэекферсон действительно говорил о вере. Я слушал в оба уха и смотрел в оба глаза, но после собрания ушел в темноту ночи с сотнями других слушателей, все еще не уверенный в том, что я спасен. Почему же? Разве др. Мэекферсон не проповедовал Евангелие? Конечно, он проповедовал Евангелие, снова и снова восклицая: «Веруй в Господа Иисуса Христа - и спасешься». Что же случилось?

Позвольте мне сказать вам, что ни разу за время его проповеди он не сказал нам, что имеется в виду под словом «верить», а именно в этом было мое затруднение. Я знал, что должен верить, и я всегда верил. В моей жизни не было времени, когда бы я не верил. С самого раннего детства я верил, как в тот час, и все же не знал, спасен я или погиб, христианин я или нет. В нашем районе не было атеистов, агностиков или скептиков. Я никогда не слыхал о неверующих. Все верили. Одни были пьяницами, другие ругались и проклинали все, многие лгали и крали. Но я не встретил ни одного человека, который бы сомневался в подлинности Слова Божьего.

Не миллионы ли людей находятся в подобном состоянии? Мне встречались они всюду, где бы я ни бывал. В России и многих других странах Европы, а также в Америке, живут буквально миллионы людей, которые верят, но не имеют спасения. Если миллионы верующих в Христа – не христиане, что же значит верить?

Наконец, однажды мне попала

В моей жизни было время, когда я не знал, спасен я или погиб. Я работал в Торонто курьером и разносил послания из одного отдела в другой. Я задавал себе только один вопрос: «Спасен или погиб?» Если я погиб, Господи, дай мне знать, чтобы я мог спастись; но если я спасен, дай мне знать, чтобы я мог радоваться в Твоем спасении...

# что значит «ВЕРИТЬ»?

в руки книжечка «Безопасность, уверенность и радость». После ее прочтения все мои сомнения улетучились. Я получил уверенность в спасении и с того дня не имел больше никаких сомнений.

#### ТРИ СТУПЕНИ

Спасительная вера имеет три ступени, подобно трем перекладинам лестницы. Первые две не спасают, но третья спасет. Однако вы не можете стать на третью, не ступив сначала на первые две.

- 1) Первая ступень определяется простым словом «слушай». «Как могут они уверовать, если не услышат?» Прежде, чем поверить в спасение, с ним нужно познакомиться. Вот почему мы посылаем миссионеров в Китай, Африку и Индию. Язычники должны услышать, прежде чем они смогут уверовать. Я думаю, что на этом нет смысла долго останавливаться, потому что вы неоднократно слышали весть о Божьем спасении. Следовательно, вы уже сделали первый шаг. Вы уже слышали.
- 2) Вторую ступень я называю простым словом «веруй». Что же значит это слово «веруй»? Верить - это значит «умственно согласиться с истиной». Словарь говорит: «Согласие разума». Если вы согласились вашим умом принять истину, вы поверили. Вы поднялись на вторую ступень, но вы еще не спасены. Слово «верить» связано с головой, с разумом. Оно означает умственный процесс. Вы можете верить сколько хотите во все, что говорится о Христе, и все же оставаться неспасенным. Вы можете верить во все то, во что верю я в Библии, и погибнуть навеки. Библия говорит, что и демоны веруют

и трепещут. Они были одними из первых, признавших Христа Сыном Божиим, но не подчинились Ему. Они ни на миг не сомневались в Его божественности, но у них чисто умственная вера. Она не меняет их жизни, их погибель определена, и потому они трепещут.

Все верующие в Библию веруют в любовь Бога. Кто не верит, что Христос умер за человечество? Библия говорит, что Он это сделал, и если вы верите в Библию, вы верите и в то, что Христос умер за вас. Это не делает вас христианином. Это не меняет вашей жизни. Это все — действие вашего ума.

Упование не имеет ничего общего с умом, но оно связано с волей и требует решения.

Множество людей веруют умом, но не уповают сердцем.

Тысячи верующих в любовь Бога и в то, что Христос умер за грехи мира, — не христиане. Вторая ступень никого не спасает, но именно на ней останавливается множество людей. Они ступают на вторую ступень, но не на третью, и потому они не спасены.

3) Третья ступень, единственная, которая спасает, может быть определена словом «доверять». Когда тюремный страж спросил Павла и Силу: «Что мне делать, чтобы спастись?», они ответили ему: «Веруй в Господа Иисуса Христа и спасешься...» В новой английской Библии слово «веруй» заменено словом «доверяй» или «уповай», и это то последнее, что нужно сделать: возложить все свое упование на Господа Иисуса Христа. Упование не имеет ниче-

го общего с умом, но оно связано с волей и требует решения. Множество людей веруют умом, но не уповают сердцем. В Ветхом Завете путь спасения выражен так: «...уповайте на Господа». В Новом Завете говорится: «Веруй в Господа», но старый перевод вернее: «Возложи упование твое на Господа и спасешься». Какое же значение слова «уповать»?

#### УСИЛИЕ ИСКЛЮЧЕНО

Прежде всего, слово «упование» или «доверие» исключает всякое собственное усилие. Вас учил кто-нибудь держаться на воде? Вы помните, как он вам говорил, что вода может удержать ваш вес, и вам нужно только довериться воде? И вы помните, как вы легли на спину и поплыли на дно? И снова вы стояли возле инструктора, а он снова говорил вам: «Вы напрягали свои мускулы? Зачем вы задержали дыхание? Неужели вы не могли довериться воде? Она же носит целые флотилии кораблей; неужели она не удержит вас?» И снова вы бросались в воду, но малейшее напряжение мускулов или малейшая задержка дыхания – и вы шли на дно. Снова вы стояли перед инструктором, и снова он повторял вам то же самое и, наконец, к своему великому удовольствию, вы смогли удержаться на воде. Мне бы хотелось, чтобы кто-нибудь поплыл сегодня на волнах Божьего спасения. Отбросьте всякие старания и усилия. Не пытайтесь помогать себе делами или религией. Плывите. Упование исключает усилия. До тех пор, пока вы прилагаете усилия, вы не уповаете.

#### УПОВАНИЕ – ЭТО ОТДАЧА

Во-вторых, упование имеет в виду отдачу. Самой лучшей иллюстрацией этого может служить бракосочетание. Вот молодой человек познакомился с девушкой, и



продолжительное время они дружны, часто встречаются, любят бывать вместе. Наконец, он задает ей самый важный вопрос, на который она отвечает «да», и они помолвлены. Молодой человек дает всевозможные обещания, и девушка верит его словам. Через некоторое время приходят ее подруги и начинают задавать ей множество вопросов: «Мы слыхали, что он обещает тебе дом». – «Да», – отвечает девушка. «Он обещает тебе пищу и одежду. Скажи, ты уже получила дом?» - «О, нет, я все еще живу с родителями». – «Ну, а пищу? Снабжает ли он тебя пищей?» – «О, нет, отвечает девушка, – разве только,

когда мы идем в ресторан, и тогда я иногда оплачиваю счет». — «А как насчет одежды? Он дал тебе что-нибудь из одежды?» — «О, нет, мои родители все еще покупают мою одежду». — «И ты все еще веришь этому человеку?» — удивленно спрашивают подруги. «Конечно! Я верю каждому его слову без всякого сомнения».

Видите, она сделала второй шаг, поверив молодому человеку. Наконец, приходит незабываемый день, когда молодой человек стоит в церкви перед проповедником. Под звуки свадебного марша входит невеста, идет по ковровой дорожке к нему вперед и занимает место

рядом со своим избранным. Проповедник задает пару весьма важных вопросов: «Ты согласна?», и она отвечает: «Да!» И тогда происходит нечто, чего не было раньше, и я хочу, чтобы вы обратили внимание на мою фразировку. Впервые в своей жизни она отдает себя, передает себя, вручает себя, вверяет себя молодому человеку и, взяв его под руку, покидает церковь под

его защитой. Теперь он отвечает за нее и должен заботиться о ней. Ей не о чем заботиться: он должен обеспечивать ее. Спустя некоторое время подруги снова подходят к ней: «Ну? Дал он тебе дом?» – «О, да! – восклицает она, – мы живем теперь вместе в нашем собственном доме». - «А как насчет еды?» - «О, об этом заботится он. Он оплачивает счета в продуктовых и мясных магазинах, он снабжает меня пищей». – «Ну, а одежду?» – «О, он покупает мне и одежду, но не столько, сколько я хочу, а столько, сколько мне нужно. Он действительно заботится обо всем».

Когда она получила все? Тогда,

когда, сделав первый шаг, поверила ему, или тогда, когда, сделав последний, третий шаг, доверилась и отдалась ему? Только тогда, когда вполне доверилась и отдалась, а до того она только верила, но ничего не имела. Когда она вполне вверила себя ему, она получила все. И так обстоит дело с нашим спасением. Вы можете верить столько, сколько хотите, и не получить ничего. Но как только вы отдадитесь Иисусу Христу, предадите себя в Его руки, вверите себя Ему и начнете вполне уповать на Него, вы будете спасены. Только тогда, и не раньше.

Вы сделали когда-нибудь это? Вы видите, что упование имеет в виду отдачу. Здесь есть что-то, что вам нужно сделать. Как та девушка, которая должна была подойти к молодому человеку в церкви и передать себя ему на всю свою жизнь, так и вы должны отдать себя Иисусу Христу теперь и навеки, если вы хотите спастись. Вторая ступень не спасет, но третья абсолютно необходима. Вы должны уповать на Христа. Хотите ли вы сделать то, что сделала девушка? Хотите выйти вперед и отдать себя Небесному Жениху, как она отдала себя земному? Вы хотите отдать Ему вашу верность? Если вы готовы это сделать, то станете принадлежать Ему навсегда, и Он будет ответственным за вас.

Вот борющийся пловец тонет. Он уходит под воду, борясь отчаянно, а на берегу стоит, сложив руки, человек и даже не пытается его спасти. Тонущий уходит под воду во второй раз и все еще ужасно борется, но человек на берегу не делает никаких попыток спасти его. Руки пловца падают в бессилии, и слабым голосом он кричит: «Помоги!» Во мгновение ока человек на берегу бросается в

воду и без труда спасает тонущего. Почему он не сделал этого раньше? Потому что тонущий думал, что может сам спасти себя. Ему пришлось ждать, пока тонущий откажется от своих усилий. Как только тот был готов довериться своему спасителю — он был спасен. Когда спаситель подплыл к нему, ему нужно было только отдать себя ему в руки, довериться ему и получить спасение.

Когда вы, мой друг, пожелаете отдаться вашему Спасителю, воскресшему живому Христу, вы тоже будете спасены. То, что вы веруете в Него, не спасет вас. Вы должны вполне уповать на Него. «Веруй в Господа Иисуса Христа и спасешься»; «Возложи все твое упование на Господа Христа и спасешься».

#### НУЖНО ДЕЙСТВИЕ

Упование требует действия. Позвольте мне продемонстрировать, что я имею в виду. Прекрасное утро. Могучий Ниагарский водопад грохочет по камням, разбивая о них свои воды. Над водопадом протянут канат длиной в тысячу сто футов от одного берега до другого. Специальные поезда из Торонто и Буффало привезли толпы людей. Чарльз Блондин, лучший в мире ходок по канату, будет переходить это расстояние. Дата - июнь 1858 года. Балансируя в руках шест в сорок фунтов весом, он ставит ногу на канат, и шум толпы замирает до тех пор, пока он не поставит ногу на другом конце каната – и тогда возгласы и аплодисменты заглушают шум могучего водопада.

Обратившись лицом к морю людскому, Чарльз делает волнующее предложение перейти еще раз над водопадом с человеком на плечах. Кто же будет этим человеком? Люди начинают перегля-

дываться. «Вы верите, что я могу перенести вас по канату через водопад?» - наконец спрашивает канатоходец, обращаясь прямо к одному человеку. «Конечно, я верю!» - отвечает тот. «Вы позволите мне перенести вас?» - спрашивает герой. «Позволю ли я? Не думаю. Вы думаете, что я вот так просто буду рисковать своей жизнью?» – ответил человек и отошел в сторону. «Ну, а ты? – спросил он своего хозяина Генри Конкорда. – Ты уверен, что я смогу перенести тебя?» – «Я уверен в этом. У меня нет ни малейшего сомнения», ответил Конкорд. «Ты доверяешь мне?» - «Абсолютно!» Затаив дыхание, следит за ним толпа...

Шест весом в 38 фунтов балансирует в руках канатоходца. Канат натянут под его ногами и гнется под тяжестью двух тел. Шаг за шагом, медленно, но уверенно, без запинки они продвигаются вперед. Какая уверенность! Вот они дошли до центра. Они теперь прямо над бурлящей, шумящей внизу водой. Торчащие из воды камни зловеще выглядывают изпод пены и, кажется, висят в воздухе. Вот они приближаются к канадской стороне. Взволнованная



до крайности толпа погружена в молчание. Люди боятся дышать. Напряжение почти невозможно выдержать. Вдруг остановка. Какой-то злоумышленник подрезал поддерживающую канат веревку, и канат начал отчаянно раскачиваться. Чарльз посоветовал Конкорду слезть с него, что тот и сделал, став вплотную сзади, держась рукой за его плечи. «Генри, - сказал канатоходец, – ты больше не Конкорд, а Блондин. Будь частью меня. Если я буду раскачиваться – ты раскачивайся со мной, но не пытайся сохранить баланс, иначе мы оба погибнем». Конкорд снова взобрался на плечи Блондина и по ужасно раскачивающемуся канату Блондин не пошел, а побежал вперед...

Как сохранил он свое равновесие – никто не знает, но он достиг другой стороны. Сделан последний шаг – и они вместе стоят на площадке перед одичавшей от волнения толпой. Напряжение прошло, и нервы успокоились.

Между временем и вечностью протянут канат спасения. Этот канат никогда не был порван, и только Иисус Христос может переходить по нему. Вы можете знать о Нем и, как тот первый человек, верить, что Он может вас перенести. Но до тех пор, пока вы не сделаете последний шаг и не доверитесь Ему, вы не попадете на другую сторону. Вы можете верить, но нужно еще и довериться.

О, мой друг, скажите, вы доверились Ему? Или вы только верите головой и никогда не сделали последнего, самого важного шага? Хотите ли вы определенным проявлением вашей воли возложить все ваше упование на Иисуса Христа? Если вы это сделаете, то будете спасены. Хотите сделать это? Сделайте это теперь.

Освальд Смит



# Слово Божие -

Мне, Жерновию Георгию Яковлевичу, диакону церкви и доценту Черновицкого университета, приятно познакомиться, хотя и заочно, со всеми теми, кто будет читать мое свидетельство о нашей долгой дороге к вере в Иисуса Христа. Говорю «о нашей», потому что приход к вере был у нас общесемейным событием для меня, моей супруги Анны и сына Евгения. Мне приятно говорить именно о дороге к вере, потому что для нас это действительно был тернистый путь поиска живого Бога и Слова Божьего.

Я родился в семье с традициями православной веры. Мой дедушка был служителем в поместной церкви, мой двоюродный брат является в настоящее время православным священником. С малых лет я был богобоязненным ребенком и глубоко почитал Бога. Я регулярно ходил в церковь и делал это тайно от учителей, которые сторожили на подходе к церкви и не допускали детей на богослужение. Однажды на Пасху я попался и получил «неудовлетворительно» за поведение.

Я рос любопытным ребенком, много читал и захотел прочитать Библию. Я долго уговаривал дедушку принести мне Библию из церкви, но однажды он, наконец, сказал, что Слово Божие — это книга, которую может читать только священник; он толкует и объясняет смысл, а другие верую-

щие слушают то, что он говорит.

Библия

Это было для меня своего рода ударом, потому что религия и Слово Божие были для меня единственной правдой, тем, во что я продолжал верить. Я уже не верил в социальную правду; я уже убедился, что правду давали лишь порциями, и решил изучать иностранные языки, чтобы хоть каким-то образом иметь доступ к правде. Этот отказ привел к разочарованию в моей вере в религию, и я начал изучать науки и углубился в светское образование. Разрыв с религией был для меня болезненным, особенно в дни религиозных праздников: я чувствовал себя «лишним и недостойным» гостем на радостном празднике Господа. Я еще не понимал, что бессмысленность и грусть моего существования приходили от того, что я вообще не примирился с Господом через покаяние. Но в душе у меня всегда оставалась надежда, что рано или поздно я приобщусь к Слову Божьему, и эта правда освободит меня от моих грустных ощущений.

Вторую попытку почитать Библию я сделал уже будучи студентом, когда стали изучать научный атеизм и когда нам предлагались

отдельные фрагменты из Писания, которые преподаватель анализировал и подвергал критике. По наивности своей я попросил преподавателя дать нам Библию для того, чтобы ее полностью конспектировать как первоисточник (конспектировали же все труды Маркса, Энгельса, Ленина и материалы всех съездов партии), и тогда нам легче будет ее анализировать и критиковать. Раздраженный ответ преподавателя был парадоксальным и удивил меня до крайности: «Библию может прочитать лишь преподаватель атеизма, он вам и растолкует ее суть, если у вас есть вопросы».

Подобный ответ я слышал не впервые, и на этот раз он положил начало новому моему разочарованию — на этот раз в науке. Я понял, что и религия, и наука — явления относительные, зависящие от людей. Слово Божие является абсолютной правдой, его следует искать, и опору найти не в людях, а в собственной вере в Бога.

Прошли годы. Я успел поработать учителем, директором средней школы, стал аспирантом Московского университета, стал даже членом коммунистической партии... И там, в крупнейших библиотеках столицы, я надеялся найти Библию. Я постоянно заказывал ее, но каждый раз получал отказ по разным причинам: книга затерялась, книга в ремонте, книга не на месте. Это меня очень смущало, и в душе я начал ощущать какой-то страх, что жизнь проходит, я много знаю, а правды Божией не познал.

Конечно, кто-то может подумать или сказать, что, мол, плохо искал или не там искал, где она была. Сейчас, с высоты пройденной жизни и новых социальных условий, это так, все верно. Но тогда я жил в другое время, когда жизнь была похожа на глубокую колею, с которой почти невозможно было свернуть без чьей-либо помощи. Кроме того, я был воспитан в духе законопослушности и лояльности к государственному строю. Этим и объясняется то, что я был членом партии и работал на руководящей работе, был директором школы, заведующим кафедрой французского языка, заместителем декана факультета иностранных языков. Но данный аспект моей жизни всегда контролировался негласным моральным законом, усвоенным еще от отца в детстве: не делай никому зла, делай добро - и получишь добро в ответ. Видно, что этот этап моей жизни был также предначертан Богом.

Третья попытка почитать Библию имела место уже во Франции, где я проходил языковую стажировку в 1984-1985 годах, и я смог ее прочитать отрывками (делая это втайне от коллег). И, к моему страху, я очень мало понял из того, что прочел. Страх меня охватил от мысли, что, по всей вероятности, Бог считает меня таким грешным, что не хочет открыть мне Свою правду. Но оставалась еще надежда, что когда я ее прочту

на русском или на родном языке и буду делать это основательно, то пойму суть Слова Божьего. Вернувшись из Франции, мы с женой начали искать возможность купить Библию на русском языке, и это нам удалось в 1986 г., когда жена вернулась из Германии, где была на подобных языковых курсах (она была преподавателем немецкого языка).

Чтение Библии (с одной стороны) и посещение православной церкви (с другой стороны) вызвали у нас много вопросов, особенно когда речь шла о традициях, о которых в Библии даже не упоминалось. Мы не знали, к кому обратиться за ответом, пока однажды случайно я не увидел афишу, на которой было приглашение на встречу с Р. Вурбрандтом, пастором, в евангельскую церковь г. Черновцы.

Это было уже в 1991 году, когда три социальных события очень потрясли нас. Первым из них была служба сына в армии, где он увидел много зла в противоположность гуманному, почти сказочному воспитанию, которое он получил дома. Единственное, что ему помогло, — вера в доброту и пример одного верующего солдата, после чего и наш сын начал искать Бога. Вскоре было падение Советского Союза. Мы увидели силу Бога и бессилие всего человеческого, каким бы сильным

оно себя ни представляло. В-третьих, как руководитель, я попытался в то время бороться с социальным злом, за справедливость — и убедился, что без поддержки Бога добро почти не в состоянии одолеть зло.

Вот в таких усло-

виях я и моя жена пришли впервые на встречу с Р. Вурбрандтом в церковь, о которой мы слышали только недоброе. Мы были поражены увиденным и услышанным и после богослужения уже твердо верили, что если придем к Богу, то в этой церкви.

Через месяц от знакомых верующих мы узнали, что в этой же церкви будет евангелизация с одним проповедником из Германии. Мы пришли втроем с сыном, и после богослужения сын покаялся, а мы пока еще не могли сделать этот шаг.

Мы поняли, что в нашей сепроизошло чрезвычайное событие. Почти всю ночь после этого мы говорили, и на второй день сын поехал вместе с группой верующих в одно село. Там мы окончательно поняли, что если не сделаем решительный шаг и не примем Божью любовь, то потом никогда не решимся на это. Это было 22 июня 1991 года, и мы благодарны Господу за спасение наших душ, которое стало реальностью в тот темный вечер. Прошло больше 10-и лет, в которых было все: и радость, и печаль. Жестокая болезнь унесла жизнь моей любимой супруги Анны. Но неизменным остается чувство счастья примирения с Богом, уверенность, что там, на небе, мы все будем вместе, и что такое счастье никогда не кончается.



